
LE MAGAZINE HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS

98 5 au 17 fév. 2026

BARBARIE MODERNE
ET IMPENSÉS

CONTEMPORAINS

Le Billet du Recteur
RAMADAN :

LES DIVERGENCES
DES OBSERVATIONS

LUNAIRES

MUSULMANS EN OCCIDENT
UN GUIDE POUR CONCILIER

FOI ET CITOYENNETÉ

accueillir
RAMADAN





Ph © Allexxandar 

98



Ph © Guillaume Sauloup



Ph © Miriam Espacio 



BARBARIE MODERNE ET IMPENSÉS
CONTEMPORAINS : POUR UNE RAISON VIGILANTE
PAR LE RECTEUR CHEMS-EDDINE HAFIZ

p. 9

Le billet du Recteur

Sommaire

LE RÉSUMÉ DU PRÊCHE DU VENDREDI
LA COMMUNICATION VÉRITABLE ET SON
IMPACT SUR L’AMÉLIORATION DE L’ÊTRE
HUMAIN
L'ACCUEIL DE RAMADHAN 

PAR CHEIKH RACHID BENCHIKH & CHEIKH YOUNES LARBI  

p. 35

Paroles du Minbar

UN GLOSSAIRE POUR CLARIFIER L’ISLAM
DE FRANCE : LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS
CHOISIT LA PRÉCISION PLUTÔT
QUE LA POLÉMIQUE
PAR NOA ORY

p. 16

Focus sur une actualité

LE RAMADHAN COMMENCE
AVANT LE PREMIER JOUR DE JEÛNE
PAR CHEIKH KHALED LARBI

p. 42

Le Saviez-vous ?

QUE LE RAMADHAN N’EST PAS UN EFFORT,
MAIS UN RENDEZ-VOUS
PAR CHEIKH KHALED LARBI 

p. 40

Le Coran m’a appris

MÉDIAS ET ACTES ANTIMUSULMANS
PAR RACHID AZIZI

p. 22

Contribution

LE GLOSSAIRE MUSULMAN :
CLARIFIER LE SENS POUR RELIER LES MONDES 
PAR AMINE BENROCHD

p. 20

Contribution

LA LAÏCITÉ ET L’ISLAM : ENTRE NEUTRALITÉ
DE L’ÉTAT ET UNIVERSALITÉ DE LA RÉVÉLATION
PAR CHEIKH KHALED LARBI

p. 18

Laïcité

LE JEÛNE OBLIGATOIRE... UNE HISTOIRE
D'ÉDUCATION, PAS SIMPLEMENT UN DÉCRET
PAR CHEIKH ABDELKADER BELABDLI 

p. 43

Récits célestes

TRADITIONS ET RITUELS ANNONÇANT
L’ARRIVÉE D’UN HÔTE PRÉCIEUX
PAR NASSERA BENAMRA 

p. 45

Regard fraternel

LES JEUNES ET LE JEÛNE :
ENTRE EXCÈS ET NÉGLIGENCE
PAR CHEIKH ABDELALI MAMOUN

p. 48

Découvrons-là

Ph © Omar Boulkroum

DU 5 AU 17 FÉVRIER 2026

p. 25

Actualités de la Mosquée de Paris 

MUSULMANS D’OCCIDENT :
CONCILIER FOI ET CITOYENNETÉ

p. 31



“QUI PEUT TE PRENDRE”
ANTOINE DE SAINT-EXUPÉRY

p. 66

Le citation de la semaine

PAR JUSTIN MARRON

p. 75

Le dessin de la semaine

MUSULMANS EN OCCIDENT. PRATIQUE CULTUELLE
IMMUABLE, PRÉSENCE ADAPTÉE
CHEMS-EDDINE HAFIZ (DIR.)

p. 74

Plumes en éveil : un livre coup de coeur

KAIROUAN : LA MOSQUÉE OÙ LES PIERRES
APPRIRENT À ACCUEILLIR LE MONDE
PAR NOA ORY

p. 64

A la découverte des mosquées du monde

VARAN
PAR NOA ORY

p. 71

Les Mots voyageurs

p. 60

Mizan El-Qadhaya
LES DIVERGENCES DES OBSERVATIONS
LUNAIRES : ENTRE HIER ET AUJOURD’HUI
PAR CHEIKH YOUNES LARBI

COMMENT SE CONFIRME LE MOIS
DE RAMADHAN ?
PAR CHEIKH YOUNES LARBI 

p. 56

Le Hadith de la semaine

‘CELUI QUI ANNONCE AUX GENS L’ARRIVÉE
DU MOIS DE RAMADHAN, ALLAH LE PRÉSERVERA
DU FEU DE L’ENFER’
PAR CHEIKH RACHID BENCHIKH

p. 58

Le vrai du faux

À LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS : L’ACCUEIL
DU PRÉCIEUX INVITÉ ANNUEL SE PRÉPARE 
PAR NASSERA BENAMRA

p. 62

Notre mosquée

p. 55

Invocation
“NOUS VENONS À TOI AVANT
QUE NOS CORPS NE JEÛNENT”

QUAND LE CARÊME CHRÉTIEN
RENCONTRE LE RAMADHAN
PAR RAPHAËL GEORGY

p. 50

Résonances abrahamiques

PRÉPARER SON CŒUR
AVANT DE PRÉPARER SES JOURNÉES
PAR CHEIKH KHALED LARBI

p. 52

Sabil al-Iman

Ph © Sjo

Ph © Bruno Coelho



Ph © Guillaume Sauloup



 9

complaisances et de ses silences. L’affaire Epstein appartient à cette catégorie. Elle
n’est pas un accident moral dans une modernité par ailleurs saine : elle est le symptôme
d’un désordre plus profond, d’une civilisation qui, à force de confondre liberté et
puissance, risque d’oublier la dignité.

IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

l est des affaires qui, au-delà du scandale, agissent comme des révélateurs.
Non pas seulement des révélateurs d’individus dévoyés ou de réseaux
criminels, mais des révélateurs  d’une  époque,  de  ses  angles  morts,  de  ses I

du Recteur
Le billet 

n  97o

BARBARIE MODERNE ET IMPENSÉS CONTEMPORAINS :
POUR UNE RAISON VIGILANTE

Ph © Le Parisien / Olivier Corsan



IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          |  10

Car derrière les faits et leur gravité
extrême se dessine une architecture plus
vaste : celle d’un monde où l’argent peut
suspendre la loi, où l’influence peut
retarder la justice, où la vulnérabilité
sociale devient un terrain d’exploitation.
Des adolescents, souvent fragilisés  par  la

Un monde où l’argent
peut suspendre la loi.

précarité ou l’isolement, ont été transformés en objets d’échange, réduits à une valeur
d’usage dans un système où le marché ne connaît plus de limite morale. L’être humain y
devient ressource, la relation y devient transaction, et la puissance financière, parfois, y
tient lieu d’absolution provisoire.

Ce n’est pas seulement l’histoire d’un homme et de ses complices. C’est l’histoire d’un
consentement diffus, d’un silence partagé, d’un aveuglement collectif qui interroge les
fondements mêmes de notre modernité. Une civilisation ne se mesure pas seulement à
ses progrès techniques, à sa prospérité économique ou à ses institutions juridiques ;
elle se mesure aussi à sa capacité à protéger les plus vulnérables, à poser des limites à la
domination, à maintenir vivante l’idée qu’il existe des seuils infranchissables.

Or, ce que cette affaire révèle, c’est la fragilité de ces seuils lorsque la raison technique
se détache de toute exigence éthique. Le marché, lorsqu’il devient absolu, tend à
dissoudre toute hiérarchie de valeurs. La réussite matérielle peut alors masquer la
violence symbolique ou réelle qu’elle recouvre. L’influence peut devenir un bouclier. Et
la société, fascinée par ses propres élites, peut détourner le regard. Ce n’est pas
l’absence de normes qui produit la barbarie moderne ; c’est leur suspension tacite au
profit de la puissance.

Face à ces dérives, il ne suffit pas de dénoncer. Il faut comprendre. Comprendre les
mécanismes intellectuels et culturels qui rendent possible l’impensable. Comprendre
ce que le philosophe Mohamed Arkoun appelait les « impensés » de la modernité : ces
zones aveugles que les sociétés préfèrent ne pas interroger, ces certitudes implicites
qui échappent à la critique parce qu’elles semblent aller de soi. Arkoun invitait à une
véritable « subversion épistémologique », c’est-à-dire à un travail patient de mise en
question des évidences, y compris au sein des traditions religieuses elles-mêmes. Il ne
s’agissait pas, pour lui, de défendre un héritage figé ni de sanctuariser des corpus clos,
mais de réactiver une pensée en mouvement, capable d’historiciser ses propres
formulations, de reconnaître ses silences et d’ouvrir des horizons nouveaux.

Une pensée musulmane fidèle à cet esprit ne saurait se contenter de répéter des
principes abstraits. Elle doit interroger la manière dont ces principes sont incarnés,
transmis, parfois trahis. Elle doit reconnaître que toute  tradition  peut  être  instrumen-



me sans finalité morale. Entre les deux, une dialectique féconde peut s’ouvrir : celle
d’une raison habitée par le sens, et d’une spiritualité éclairée par l’intelligence.

Cette dialectique devient urgente lorsque les institutions vacillent ou lorsque la
confiance collective se fissure. Car le mal contemporain ne se présente plus toujours
sous la forme spectaculaire des barbaries anciennes. Il peut se loger dans des
procédures légales, dans des réseaux d’influence, dans des habitudes sociales qui
banalisent l’inacceptable. Hannah Arendt parlait de « banalité du mal » pour désigner
cette capacité des sociétés modernes à produire de la violence sans intention
démoniaque, par simple conformité à des systèmes déshumanisants. Emmanuel
Levinas, de son côté, rappelait que l’éthique commence dans la reconnaissance du
visage de l’autre, dans l’expérience irréductible de sa vulnérabilité.

Le philosophe marocain Taha Abderrahmane a proposé, dans un langage propre à la
tradition musulmane, une réflexion convergente. Il évoque l’existence d’un « mal absolu
» lorsque la dignité des plus vulnérables est violée, lorsque l’être humain est traité
comme un simple moyen. Le Coran exprime cette intuition avec une force saisissante :
« Quiconque tue une âme innocente, c’est comme s’il avait tué l’humanité entière. »
Cette formulation ne relève pas d’une rhétorique religieuse particulière ; elle affirme
une vérité universelle : l’atteinte portée à l’un atteint tous les autres, parce que
l’humanité forme un tissu indivisible.

Les mécanismes révélés par l’affaire Epstein éclairent tragiquement cette intuition.
Lorsque le pouvoir échappe au contrôle, la loi se fragilise. Lorsque le silence s’installe,
l’injustice prospère. Lorsque la précarité économique expose les corps, la domination
trouve un  terrain  favorable.  Et  lorsque  l’autre  est  réduit  à  un  objet,  la  société  tout
entière se  dégrade.  L’histoire  musulmane,  comme  toute  histoire  humaine,  n’est   pas

raison ; elle l’appelle, au contraire, comme un
allié. Le Coran, rappelait-il, exhorte l’être
humain à réfléchir, à observer, à comprendre.
Il ne s’adresse pas à une conscience passive,
mais à une intelligence en éveil. Foi aveugle et
raison glacée sont également stériles. Le
première risque de se figer en dogmatisme  ;  
la  seconde,  de  se  perdre  dans  un  rationalis-

talisée si elle se retire du débat critique. Et elle doit contribuer, avec d’autres traditions
intellectuelles et spirituelles, à l’élaboration d’une éthique commune à la hauteur des
défis contemporains.

En amont de cette exigence critique, l’héritage d’Averroès demeure d’une actualité
singulière. Le grand philosophe andalou affirmait que la foi authentique ne craint pas  la

Foi aveugle et raison
glacée sont également

stériles.

IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          |  11



l’Invisible qui interdit toute complaisance avec l’injustice. Mais ces ressources ne sont
pas l’apanage d’une communauté ; elles appartiennent à l’humanité entière. Elles
demandent à être réinventées, traduites, partagées.

Le Coran adresse aux croyants une  injonction  qui  dépasse  le  cercle  des  fidèles  :  «  Ô

exempte de ces contradictions : des principes sublimes ont parfois été trahis par des
institutions défaillantes. Cette lucidité n’affaiblit pas les valeurs ; elle les rend plus
exigeantes.

Que signifie, dans ce contexte, être musulman en France aujourd’hui ? Certainement
pas se replier sur une identité défensive ni se poser en donneur de leçons. Il s’agit
plutôt de contribuer, depuis ses repères spirituels et intellectuels, à une éthique
universelle en crise. Contribuer par l’éducation, d’abord : une éducation qui réconcilie
cœur et raison, capable de nommer les formes nouvelles du mal et de déjouer leurs
séductions. Contribuer par la vigilance communautaire ensuite : des communautés qui
ne sacrifient pas la vérité à la réputation, qui placent la justice au-dessus de l’entre-soi.
Contribuer enfin par l’alliance : une alliance avec toutes les consciences, croyantes ou
non, qui refusent l’impunité et travaillent à restaurer la dignité humaine.

Mohamed Arkoun appelait à « pousser la raison vers d’autres univers de discours », à
élargir l’horizon de la pensée au-delà des frontières culturelles et confessionnelles.
Taha Abderrahmane évoque une « déposition de confiance », où la spiritualité oriente
l’action sans jamais se transformer en contrainte. Averroès nous rappelle que la
révélation éclaire l’intelligence sans l’aveugler. Ces perspectives convergent vers une
même exigence : réconcilier critique et transcendance, responsabilité et espérance.

La barbarie moderne ne peut être combattue par une seule arme. Ni la loi seule, si
nécessaire soit-elle, ni la foi seule, si précieuse soit-elle, ni la raison seule, si
indispensable soit-elle, ne suffisent isolément. C’est dans leur articulation que peut se
construire une réponse à la hauteur du défi. Une société juste n’est pas celle qui
proclame des valeurs, mais celle qui les incarne et les  interroge  sans  cesse.  Une  tradi-

IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          |  12

tion vivante n’est pas celle qui se protège
de la critique, mais celle qui accepte de
se laisser transformer par elle.

L’islam, lorsqu’il est lu à la lumière de ses
penseurs critiques et de ses sources
éthiques, offre des ressources précieu-
ses : l’affirmation de la dignité inalié-
nable de toute personne, l’exigence de
justice même envers l’ennemi, la cons-
cience     d’une      responsabilité      devant

La conscience
d’une responsabilité

devant l’Invisible qui interdit
toute complaisance avec

l’injustice.



vous qui croyez ! Observez la justice, fût-ce contre vous-mêmes. » Cette parole
n’accorde aucun privilège ; elle impose une exigence. Elle rappelle que la première
fidélité d’une conscience, qu’elle soit religieuse ou laïque, consiste à refuser
l’aveuglement volontaire. Une civilisation ne s’effondre pas lorsqu’elle perd ses
certitudes ; elle s’affaiblit lorsqu’elle renonce à examiner ses propres aveuglements.

C’est à cette vigilance intérieure et collective que nous sommes aujourd’hui appelés.
Non pour ajouter un discours moral à d’autres discours moraux, mais pour restaurer,
au cœur même de la modernité, la possibilité d’une conscience éveillée.

CHEMS-EDDINE HAFIZ
Recteur de la Grande Mosquée de Paris

À Paris, le 11 février 2026

IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          |  13





Ph © Omar Boulkroum



Un travail collectif et méthodique
Contrairement à de nombreuses publications
religieuses ou institutionnelles, le projet a été
conçu comme un travail collégial. Deux
commissions ont été mobilisées : l’une com-
posée de théologiens et d’imams, l’autre de
personnalités issues de la société civile, du
monde académique et du champ intellectuel.
Les entrées ont été élaborées à partir d’un
croisement systématique entre sources reli-
gieuses, histoire des interprétations, réalités
contemporaines et cadre juridique français.
Cette méthode, inspirée de l’ijtihad collectif,
l’effort d’interprétation dans la tradition musul-
mane vise à produire des définitions à la fois
fidèles aux sources et intelligibles dans un
contexte républicain et laïque. Chaque terme
est ainsi contextualisé, historicisé et mis en
perspective avec les conditions de vie des
musulmans en France.
L’ambition n’est pas d’imposer une lecture
unique de l’islam, mais de proposer un socle de
compréhension commun. « Nous n’avons pas
cherché la définition la plus accommodante ni la
plus radicale, mais la plus fidèle et la plus
intelligible », explique l’un des contributeurs au
projet.

Clarifier pour apaiser
Le Glossaire s’inscrit dans une séquence plus
large de structuration de l’islam de France.
Après la Charte des principes pour l’islam de
France adoptée en 2021 sous l’égide du Conseil

UN GLOSSAIRE POUR CLARIFIER L’ISLAM DE FRANCE :
LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS CHOISIT LA PRÉCISION

PLUTÔT QUE LA POLÉMIQUE

INSTITUT DU MONDE ARABE
1, rue des Fossés Saint-Bernard, 75005 PARIS

Focus
sur une actualité

Paris. Dans un contexte politique et médi-
atique où l’islam est souvent abordé à
travers le prisme de la controverse, la
Grande Mosquée de Paris a choisi une voie
inattendue : celle de la clarification lexicale
et conceptuelle. Elle a présenté cette
semaine un Glossaire accompagné d’une
Charte de principes, fruit de plusieurs mois
de travail collectif associant responsables
religieux, universitaires et personnalités de
la société civile.
L’ouvrage, qui se veut à la fois pédagogique
et exigeant, part d’un constat simple :
nombre de tensions contemporaines autour
de l’islam tiennent moins à des désaccords
doctrinaux qu’à des usages imprécis, voire
instrumentalisés, des mots, Charia, djihad,
laïcité, citoyenneté, blasphème ou encore
mixité sont autant de termes régulièrement
convoqués dans le débat public sans tou-
jours être définis avec rigueur.
« Lorsque les mots ne sont plus définis, ils sont
confisqués par les peurs ou par les passions », a
résumé le recteur de la Grande Mosquée de
Paris lors de la conférence de presse de
présentation. L’objectif du Glossaire, a-t-il
insisté, n’est ni de produire un manifeste ni
de répondre à une polémique conjoncturelle,
mais de « rendre le débat plus juste en le
rendant plus précis ».

 16

PAR NOA ORY



distance des réactions immédiates. L’ouvrage
ne prétend pas résoudre à lui seul les tensions
qui traversent la société française autour de
l’islam, mais il propose un cadre de référence
susceptible d’en atténuer certaines.
À l’heure où les débats publics se nourrissent
souvent de formules rapides et de controverses
éphémères, le choix d’un travail patient sur les
mots peut sembler à contre-courant. Il
témoigne néanmoins d’une conviction : dans
une démocratie pluraliste, la précision du
langage reste l’une des conditions premières
d’une coexistence apaisée.

français du culte musulman, la Grande
Mosquée de Paris entend ici poursuivre un
travail de clarification doctrinale et civique.
Le texte affirme explicitement la compatibilité
entre la foi musulmane et le cadre républicain,
rappelle que la laïcité constitue un principe de
liberté de conscience et rejette toute
légitimation religieuse de la violence. Mais il
évite le ton injonctif ou défensif qui a pu
caractériser certaines initiatives précédentes.
L’accent est mis sur la pédagogie et sur la
précision conceptuelle plutôt que sur la
réponse aux polémiques.
Pour plusieurs observateurs, cette approche
marque une évolution notable. « On n’est plus
dans une logique de réaction à l’actualité
immédiate, mais dans une tentative de poser des
repères durables », note un universitaire associé
au projet. « C’est un travail de normalisation
intellectuelle, au sens noble du terme. »

Un outil au-delà du seul public musulman
La Grande Mosquée de Paris insiste sur le fait
que l’ouvrage ne s’adresse pas uniquement aux
fidèles. Il est pensé comme un outil à
destination des enseignants, des journalistes,
des étudiants et, plus largement, de tous ceux
qui souhaitent aborder l’islam autrement que
par le prisme de la controverse.
Dans une société où les débats sur le fait
religieux sont souvent marqués par la
polarisation, le choix du glossaire peut appa-
raître comme une stratégie de désescalade.
Plutôt que de répondre frontalement aux
critiques ou aux suspicions, l’institution
parisienne privilégie une démarche de clarifi-
cation et de contextualisation.
« Clarifier n’est pas imposer, c’est permettre de
comprendre », a déclaré le recteur. Une formule
qui résume l’esprit d’un projet dont l’ambition
est moins de clore le débat que d’en améliorer
les conditions.

Entre pédagogie et positionnement
Reste à savoir quelle réception trouvera ce
travail dans un paysage politique et médiatique
tendu. Du côté de la Grande Mosquée de Paris,
on assume une démarche de  temps  long,  à  dis-

 17

Ph © Philippa Poussereau/HI



Laïcité ~

 18

51  |    LA LAÏCITÉ ET L’ISLAM :
ENTRE NEUTRALITÉ DE L’ÉTAT

ET UNIVERSALITÉ DE LA RÉVÉLATION

Dans la cité où l’homme se veut libre et souverain,
Où la loi se sépare du sacré ancien,
Le croyant interroge le ciel et la terre,
Comment vivre sa foi sans troubler la sphère ?
Entre la laïcité des institutions et la lumière de la révélation,
Se dessine un dialogue entre raison et tradition.

LA LAÏCITÉ : UN PRINCIPE POLITIQUE, NON UNE DOCTRINE SPIRITUELLE

La laïcité est un concept juridique et politique issu de l’histoire européenne. Elle
désigne la neutralité de l’État vis-à-vis des religions, garantissant la liberté de
conscience, de culte et d’expression, tout en séparant les institutions publiques
des autorités religieuses.
Il est crucial de comprendre que la laïcité n’est pas une religion, ni une idéologie
métaphysique, mais un cadre juridique visant à organiser la coexistence des
convictions dans un espace pluraliste.
Dans ce sens, le glossaire de l’ouvrage Musulmans en Occident », Pratique cultuelle
immuable, présence adaptée, s’inscrit dans une réflexion sur la manière dont les
musulmans peuvent vivre pleinement leur foi dans un cadre laïque sans
renoncer à leur identité religieuse.

L’ISLAM : صالح لكل زمان و مكان
– VALABLE POUR TOUT TEMPS ET TOUT LIEU

L’universalité de l’islam est un principe théologique central. Les savants ont
formulé cette maxime :الإسلام صالح لكل زمان ومكان
L’islam est valable pour tout temps et tout lieu. Cette idée s’enracine dans le
Coran : « Nous ne t’avons envoyé que comme miséricorde pour l’univers. »
(Coran 21:107)
Le message du Prophète صلى الله عليه وسلم n’est pas limité à une époque, une culture ou un
peuple. Il est universel dans ses principes, tout en étant contextualisable dans
ses applications.
Le livre dirigé par Chems-eddine Hafiz s’inscrit dans cette tradition : il affirme
l’immuabilité des principes cultuels, tout en réfléchissant à leur incarnation dans
les sociétés occidentales contemporaines.

Par Cheikh Khaled Larbi



 19

LA LAÏCITÉ COMME CADRE D’APPLICATION DE L’IJTIHAD

Dans une société laïque, l’islam ne gouverne pas l’État, mais il gouverne la
conscience du croyant. Cela ouvre un espace privilégié pour l’ijtihad, l’effort
d’interprétation.
Le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : « Si le juge exerce l’ijtihad et a raison, il a deux récompenses ;
s’il se trompe, il a une récompense. » (Boukhari, Mouslim)
Cela signifie que l’islam prévoit l’adaptation aux contextes nouveaux. La laïcité
devient alors un terrain d’application de la jurisprudence contextuelle, notam-
ment le Fiqh El-Aqalliyyât (jurisprudence des minorités).
Exemples concrets : participation civique et politique dans les démocraties
laïques, respect des lois tout en maintenant l’éthique islamique, éducation
religieuse dans des systèmes scolaires neutres, organisation du culte dans des
cadres associatifs.
Le Coran insiste sur la justice et le respect des engagements : « Ô vous qui
croyez ! Soyez fermes pour la justice, témoins pour Dieu. » (Coran 4:135).

NEUTRALITÉ DE L’ÉTAT, FIDÉLITÉ DU CROYANT

Le glossaire du livre souligne une distinction fondamentale : l’État est neutre, le
croyant est engagé spirituellement.
L’islam n’exige pas un État théocratique pour être vécu authentiquement. Les
musulmans des premières générations ont vécu sous des régimes divers, parfois
non musulmans, tout en préservant leur foi. Le Prophète صلى الله عليه وسلم a vécu à La Mecque
sous un pouvoir polythéiste, et il a ordonné aux compagnons de migrer en
Abyssinie chez un roi chrétien, qu’il qualifia de juste.
Cela montre que la justice et la liberté religieuse priment sur l’identité religieuse
du pouvoir politique.

TENSION FÉCONDE : IMMUABILITÉ ET ADAPTATION

Le livre insiste sur une dialectique essentielle : immuabilité du culte (ibâdât),
adaptabilité des pratiques sociales (Mouʿâmalât)
Les juristes ont établi : El-ibâdât tawqîfiyya, wa el-Mouʿâmalât ijtihâdiyya (Les
cultes sont fixés, les relations sociales sont interprétables.) Ainsi, la laïcité
n’altère pas la prière, le jeûne ou la zakat. Elle influence seulement les formes
sociales d’organisation de ces pratiques.
Exemples : mosquées comme associations loi 1901, calendriers de prière
calculés scientifiquement, aumônerie musulmane dans les institutions
publiques, dialogue interreligieux institutionnel.

LA LAÏCITÉ COMME OPPORTUNITÉ SPIRITUELLE

Paradoxalement, la laïcité peut renforcer la sincérité religieuse.
Dans un État non confessionnel, la foi n’est plus imposée, mais choisie.
Le Coran affirme : « Nulle contrainte en religion. » (Coran 2:256). 
La laïcité peut donc être comprise comme un espace de liberté religieuse,
permettant au musulman de pratiquer par conviction et non par pression
sociale.



PAR AMINE BENROCHD

Le temps n’est pas neutre : il est façonné par le
pouvoir
Quand les mots voyagent plus vite que leur
sens Dans l’espace public occidental, les termes
issus de l’islam – jihad, charia, hijab, fatwa –
circulent à grande vitesse, dans les titres de
presse, les débats parlementaires, les fils
d’actualité.
Cette diffusion intense ne garantit pas toujours
une compréhension exacte ; elle favorise
souvent les contresens et les amalgames. Ainsi,
« jihad » évoque systématiquement le terroris-
me dans les titres, alors que les définitions
savantes commencent invariablement par
l’effort intérieur sur soi.
C’est dans cet écart entre circulation et com-
réhension que le glossaire retrouve sa fonction.
Il n’introduit aucune doctrine nouvelle : il
rétablit la précision là où la rapidité l’a brouillée.
Il devient ainsi un instrument de clarification
dans une époque où les mots religieux sont
devenus des mots publics.

Un outil ancien dans la tradition savante
Expliquer les termes religieux n’est pas une
pratique récente. Dès les premiers siècles de
l’islam, des lexiques ont été élaborés pour fixer
le sens des mots du Coran et de la Sunna. Des
savants comme Al-Suyuti, Ibn Kathir ou Al-
Ghazali ont participé à cet effort de clarification
conceptuelle. Leur objectif dépassait la linguis-
tique : préserver l’intégrité du message contre
l’approximation.
Le glossaire contemporain s’inscrit dans cette
continuité. La différence tient surtout au public
visé : il ne s’adresse plus seulement aux spéci-
alistes, mais à un lectorat élargi, parfois non
musulman.

Ce qui change en contexte occidental
Le déplacement est  principalement  contextuel.

Le glossaire musulman :
clarifier le sens pour relier les mondes

C
O
N
T
R
I
B
U
T
I
O
N

 20

Dans une société pluraliste et laïque, les termes
religieux sont lus par des personnes qui ne
partagent ni la langue d’origine ni les cadres
d’interprétation classiques. La difficulté n’est
plus seulement savante ; elle devient culturelle
et civique.
Le glossaire agit alors comme une passerelle. Il
restitue la profondeur scripturaire et historique
d’un concept tout en le rendant intelligible hors
du cercle des initiés. Cette double exigence de
fidélité et d’accessibilité transforme un exer-
cice érudit en acte de médiation. 

Une innovation d’usage plutôt que de nature 
Parler d’« innovation » occidentale serait
inexact : le genre existe depuis longtemps, des
grandes encyclopédies orientalistes aux lexi-
ques numériques récents.



regard sociétal, dans une démarche d’inter-
prétation concertée. Ouvert aux contributions
et révisions, il repose moins sur une hiérarchie
que sur une crédibilité cumulative. Cette
approche ne met pas fin aux débats, mais elle
crée un cadre de discussion documenté.
Dans l’ouvrage qui l’accompagne, plusieurs
termes sensibles font l’objet de clarifications
contextualisées. Le jihad y est présenté d’abord
comme un effort spirituel et moral, avant toute
dimension défensive encadrée. La charia y est
décrite comme une voie éthique globale plutôt
que comme un code pénal concurrent. La fatwa
est rappelée comme un avis juridique non
contraignant. Ce type de définition vise moins à
convaincre qu’à désambiguïser.

Le risque d’instrumentalisation
Dans un climat polarisé, tout outil pédagogique
peut être détourné en outil de communication.
Expliquer peut se transformer en plaidoyer
implicite. La meilleure protection reste la
pluralité des voix et la traçabilité des sources.
Plus une définition montre son fondement,
moins elle se prête à une récupération
univoque. Un paradoxe demeure : les publics
les plus exposés aux contresens ne consultent
pas toujours les ressources spécialisées. La
clarification lexicale doit donc circuler dans des
formats adaptés aux usages réels : synthèses
accessibles, supports pédagogiques, diffusion
numérique maîtrisée. Sans stratégie de
transmission, même le meilleur glossaire reste
confidentiel.

Une responsabilité partagée
La justesse des mots n’est pas un détail érudit.
Elle conditionne la qualité du débat collectif.
Privilégier les définitions sourcées, corriger les
usages erronés et orienter vers des ressources
fiables relève d’une responsabilité partagée. Un
glossaire bien conçu n’impose pas une lecture. Il
rend possible une compréhension. Dans un
espace public traversé de tensions symboli-
ques, cette possibilité constitue déjà un prog-
rès.

Des médias généralistes ont déjà publié des
abécédaires des mots de l’islam pour corriger
des usages piégés. Ce qui est nouveau, en
revanche, est l’usage qui en est fait. Le glossaire
répond désormais aux tensions interprétatives
de l’espace public et intègre des contextu-
alisations adaptées aux cadres laïques.
La définition ne se limite plus au sens classique :
elle anticipe les glissements médiatiques et les
confusions fréquentes. L’enjeu n’est pas de
reformuler la religion, mais d’éviter la
déformation de son vocabulaire.

La question décisive de la fidélité aux sources
Cette évolution exige une rigueur explicite.
Définir un concept religieux suppose toujours
des choix entre interprétations possibles. Les
écoles divergent, les contextes varient. La di-
versité des madhâhib et des courants, nommée
explicitement, devient alors un atout plutôt
qu’une faiblesse. Un glossaire fiable doit donc
afficher ses références et sa méthode.
La tradition insiste elle-même sur la clarté
linguistique du message révélé : « Nous ne
l’avons fait descendre que comme une langue
arabe claire » (16:103). Elle rappelle également
que : « La recherche du savoir est une obligation
pour tout musulman » (hadith rapporté par Ibn
Majah).
Sans transparence des sources, la pédagogie
peut glisser vers une simplification trompeuse.
La clarté ne dispense pas de la nuance.

Qui peut légitimement définir ces termes en
Occident ?
La question de l’autorité est centrale. Classi-
quement, la légitimité repose sur la compé-
tence savante, la probité et le consensus. En
contexte minoritaire, sans autorité centrale,
elle se construit plus souvent par la
convergence : pluralité des contributeurs,
sources vérifiables, méthode affichée. 
L’exemple du  glossaire   publié   par   la   Grande
Mosquée de Paris le 10 février 2026 et acces-
sible sur glossaire-islam.fr illustre cette logique
collective. Issu d’un groupe de réflexion assoc-
iant responsables religieux et personnalités
civiles,   il   combine   expertise    théologique    et

 21



C
O
N
T
R
I
B
U
T
I
O
N

La discussion légitime sur des politiques pub-
liques peut alors glisser vers une suspicion
diffuse à l’égard d’une population.
À cette dimension médiatique s’ajoute un vécu
social. Les travaux du Défenseur des droits
montrent que les personnes perçues comme
musulmanes déclarent plus fréquemment subir
des discriminations, notamment dans l’accès à
l’emploi. Les opérations de testing confirment
l’existence d’écarts de traitement à compé-
tences égales selon le prénom ou le patronyme.

 22

Rachid Azizi est chroniqueur, auteur, déontologue,
engagé sur les questions de justice sociale

et de citoyenneté.

Ces chiffres, établis à partir des plaintes et
signalements enregistrés par les forces de
sécurité, décrivent des infractions qualifiées. Ils
dessinent aussi un contexte.
Les tensions internationales influencent direc-
tement le climat national. Les flambées du
conflit au Proche-Orient provoquent régulière-
ment une augmentation des actes antisémites
en Europe. Lorsque l’actualité mondiale associe
islam et violence, des réactions hostiles visent
des citoyens français musulmans. La circulation
continue de l’information accélère ces phéno-
mènes de résonance.
Dans ce contexte, le traitement médiatique
devient central. La hiérarchisation des faits, le
choix des angles, la contextualisation — ou son
absence — influencent la perception collective.
Un acte antisémite bénéficie généralement
d’une mise en perspective historique immé-
diate. Un acte antimusulman apparaît plus
souvent comme un fait isolé, rattaché à une
séquence locale. Cette différence de cadrage
produit des effets durables sur la manière dont
une société perçoit l’ampleur d’un phénomène.
Le débat politique renforce parfois cette
dynamique. Lorsque l’islam est principalement
abordé sous un angle sécuritaire ou identitaire,
il devient un sujet de crispation permanent. La
répétition de ce cadrage installe une
association implicite entre religion et  désordre.

Le 12 février 2026, le Ministère de
l’Intérieur a publié son rapport annuel «
Actes antireligieux – Tendances 2025 ».
Près de 2 500 actes antireligieux ont été
recensés en 2025, dont 1 320 actes
antisémites, 843 actes antichrétiens et
326 actes antimusulmans, ces derniers
enregistrant une hausse de 88 % par
rapport à 2024.

Médias et actes antimusulmans

PAR RACHID AZIZI



 23

Dans ce cadre, chaque acte antimusulman
recensé par les statistiques officielles s’inscrit
dans une expérience plus large. L’événement
dépasse sa seule qualification pénale. Il entre
en résonance avec un sentiment d’inégalité déjà
éprouvé et affecte le rapport à la dignité
humaine.
Les actes antisémites, antichrétiens et antimu-
sulmans relèvent de dynamiques distinctes. Ils
participent néanmoins d’un même phénomène
de polarisation. Les tensions internationales, les
cadrages médiatiques répétés et les inégalités
ressenties convergent pour fragiliser la
confiance collective.

Ph © Le Dauphiné Libéré

Le sentiment d’injustice ne reste jamais
théorique. Lorsqu’il s’installe, il altère le regard
que l’on porte sur la société, il fragilise la
confiance, il isole. À force d’expériences répé-
tées, l’idée d’une égalité abstraite perd de sa
force et laisse place à une distance intérieure.
La manière dont les actes antimusulmans sont
traités dans l’espace public participe
directement à ce mouvement. Nommer les faits
avec rigueur, les contextualiser sans les
minimiser, accorder à chacun la même
attention constitue une manière concrète de
réaffirmer l’égalité. C’est là que se joue la
solidité du lien commun.



Ph © Guillaume Sauloup



Actualités
de la Grande Mosquée de Paris

Le recteur Chems-eddine Hafiz a eu l’honneur
de recevoir Monseigneur Dimitrios Ploumis,
métropolite de France, de l’Église orthodoxe,
accompagné de Carol Saba. La fraternité
interreligieuse est, pour notre pays, une
nécessité qui s’écrit chaque jour.

Le recteur reçoit le métropolite Mgr
Dimitrios Ploumis5

janv.

du 5 au 17 février 2026

 25

Le recteur Chems-eddine Hafiz réunissait, le 7
février, des imams et des présidents d’associa-
tions gestionnaires de mosquées affiliées à la
Grande Mosquée de Paris pour les guider dans
les nouvelles modalités de recrutement local
des imams anciennement détachés d’Algérie.
La Grande Mosquée de Paris, qui assure aussi la
formation des futurs imams, agit pour aider les
autres mosquées à résoudre les défis qui se
présentent à elles, au bénéfice de la vie
religieuse et citoyenne de tous les musulmans
de France.

Recrutement des imams : une réunion sur
de nouvelles modalités7

fév.

Ph © Omar Boulkroum



Le recteur Chems-eddine Hafiz a été honoré de
recevoir M Miguel Ángel Moratinos Cuyaubé,
Envoyé spécial des Nations Unies pour la lutte
contre l’islamophobie, et Haut-Représentant de
l’Alliance des civilisations.
Un riche échange autour de la publication, cette
semaine, des travaux de notre Groupe de
réflexion sur l’adaptation du discours religieux
en Occident, et sur les leviers pour lutter
efficacement contre la haine et les discrimi-
nations visant les musulmans.
La médaille d’Honneur de la Grande Mosquée
de Paris lui a été remis.

Visite de Miguel Moratinos, Envoyé spécial
des Nations Unies pour la lutte contre
l’islamophobie

9
fév.

 26

Ph © Guillaume Sauloup

A la Grande Mosquée de Paris, la solidarité en
action : une distribution de colis alimentaires
était organisée au profit des étudiants avec
l’association ADDRA, comme nous le faisons
très régulièrement. Un grand merci aux béné-
voles pour leur mobilisation et leur générosité.

Un dimanche solidaire
8
fév.

Ph © Omar Boulkroum



 27
Ph © Guillaume Sauloup

Les sélections de notre Concours annuel de
mémorisation et de récitation du Noble Coran
ont commencé mercredi 11 février.
Une belle mobilisation des enfants et des jeunes
autour de l’apprentissage de notre Texte sacré.
Finale prévue pendant le mois de Ramadan.

Première étape de notre concours de
mémorisation du Noble Coran11

fév.

Ph © Guillaume Sauloup

Ph © Guillaume Sauloup



 28

La Conférence des Responsables de Culte en
France (CRCF) a tenu sa réunion à la Grande
Mosquée de Paris le mercredi 11 février 2026.
Elle a abordé les sujets d’intérêt commun et
l’examen des projets à mener ensemble durant
l’année 2026.

Les responsables des différents cultes en
France réunis à la Mosquée de Paris11

fév.

La Société des Habous et des Lieux Saints de
l’Islam, propriétaire de la Grande Mosquée de
Paris depuis sa fondation, a tenu son assemblée
générale annuelle ce samedi 14 février 2026.
Les membres présents et représentés ont
accordé à l’unanimité le quitus à Me Chems-
eddine Hafiz, président et recteur de la Grande
Mosquée de Paris, sur sa gestion financière de
l’association pour l’exercice 2025. Ils ont
également adopté à l’unanimité le rapport des
multiples activités qu’il a conduites tout au long
de l’année passée.
La Société des Habous et des Lieux Saints de
l’Islam a exprimé sa reconnaissance pour
l’engagement constant et les actions détermi-
nantes de son président en faveur de la Grande
Mosquée de Paris et des musulmans de France.
Par un vote unanime, les membres ont par
conséquent renouvelé leur confiance en leur
président pour conduire aux destinées de
l’institution.

La Société des Habous et des Lieux Saints
de l’Islam s’est réunie en assemblée géné-
rale

14
fév.

Ph © Guillaume Sauloup

Ph © Omar Boulkroum



La commission religieuse de la Grande Mosquée
de Paris s’est réunie au soir de ce mardi 17
février 2026, correspondant au 29 Chaâbane
1447/H.
La consultation des données astronomiques et
des observations de la lune a permis de
déterminer le premier jour du mois béni de
Ramadan 2026-1447/H en France au :

MERCREDI 18 FÉVRIER 2026

« Le mois de Ramadan est celui durant lequel le
Coran a été révélé, comme guide

pour les hommes… » 
Sourate Al-Baqara, verset 185

La Grande Mosquée de Paris souhaite à tous les
musulmans ses vœux les plus sincères pour que
ce mois de jeûne et de prière soit vécu dans une
foi profonde, dans la bienveillance, la générosité
et l’harmonie avec l’ensemble de nos conci-
toyens. 
Elle adresse également ses pensées fraternelles
à tous les chrétiens qui entreront ce mercredi en
période de Carême, qui est aussi un temps de
prière, de jeûne et de partage : qu’il inspire en
eux l’espérance. 
Qu’Allah, le Très-Haut, accepte notre jeûne,
nous enveloppe de Sa Miséricorde et de Ses
innombrables Bienfaits, et apporte l’apaisement
à toutes les victimes de la violence, de la maladie
et de l’injustice sur terre.

Début du mois de Ramadan 2026-1447/H :
mercredi 18 février 202617

fév.

 29



Ph © Guillaume Sauloup



l’autre, des journalistes issus de médias aux
sensibilités diverses.
Le recteur fait son entrée, fidèle à son élégance
habituelle, costume noir, chemise blanche,
cravate bleue. Un choix qui ne semble en rien
laissé au hasard. Le bleu, chargé de symboles,
renvoie à l’histoire, mais aussi à la République
française. Comme si, à travers cette tenue, un
message discret mais clair était adressé à
l’assemblée et à l’opinion publique : je m’appelle
Chems-eddine, un prénom arabe, musulman,
mais je suis aussi un citoyen français, attaché
aux symboles de l’État, à sa culture et aux
principes de la République. Une double appar-
tenance affirmée, sans discours.
L’initiative répond à un diagnostic clair. « Il était
nécessaire de faire ce guide », expliquait le
recteur « Il y a une perception délétère du
comportement des musulmans » en France et en
Occident « depuis le 11 septembre 2001 ».
Pourtant, rappelle-t-il, « les musulmans aiment la
nation française » et sont « partie prenante et
partie intégrante de la communauté nationale ».
Pensé comme un outil pratique, Musulmans
d’Occident vise à offrir des repères concrets
permettant d’accorder la pratique musulmane
avec les cadres juridiques et sociaux des
sociétés laïques. « Un guide pour  montrer  que  les

UN GUIDE PUBLIÉ PAR LA GRANDE
MOSQUÉE DE PARIS

Le mardi 10 février, la Grande Mosquée de
Paris a présenté « Musulmans d’Occident », un
guide de 900 pages consacré à l’adaptation de
la pratique musulmane aux sociétés laïques
occidentales. L’ouvrage, fruit de trois années
de travail, a été élaboré par deux commissions,
l’une religieuse, l’autre civile, et publié par la
maison d’édition El-Bouraq. Un glossaire mis
en vente dès ce jour et accessible gratuite-
ment en ligne pour le public souhaitant le
consulter.

Cette publication intervient dans un contexte
hautement symbolique. Nous sommes encore
dans les premières semaines de la nouvelle
année, une année toute particulière pour la
Grande Mosquée de Paris, qui célèbre son
centenaire. Cent ans de lumière, de dialogue et
de participation active au tissu culturel et social
de la République. 
À 10 h 45 précises, dans la salle Émir
Abdelkader, l’assistance est là. La disposition de
la salle reflète la diversité des participants,
représentants de la société civile, responsables
associatifs, intellectuels, représentants de cul-
tes  et  contributeurs  à  l’ouvrage  d’un  côté,  de

Musulmans
d’Occident

concilier
foi et cito yenneté

 31

10
fév.

Par Nassera Benamra

Ph © Omar Boulkroum



valeurs de l’islam sont totalement compatibles
avec les lois de la République ».
Le travail repose sur un groupe de réflexion
associant une commission religieuse d’imams et
une commission de la société civile, pluridis-
ciplinaire et multiconfessionnelle. De nomb-
reuses personnalités ont été auditionnées,
parmi lesquelles François Hollande, Nicolas
Sarkozy, Alain Minc, Jacques Attali ou encore le
philosophe Rémi Brague.
Selon le  recteur,  ces  échanges  ont   permis   de
« faire tomber des murs », rappelant que « la mé-
connaissance de l’autre pose souvent problème ». Il
insiste sur la laïcité, qu’il qualifie de « matrice
commune » et de « toit commun », affirmant que
« notre citoyenneté passe avant tout le reste ».
L’ouvrage aborde près de 200 notions touchant
au quotidien des musulmans, telles que le port
du voile, le jeûne dans le cadre professionnel ou
sportif, le mariage religieux, la musique, les
relations sociales ou la relation homme et fem-
me , le blasphème y est également évoqué. Sur
ce point, le recteur se montre explicite : « On
peut blasphémer sans aucun problème. Nous
pouvons aujourd'hui ne pas aimer l'islam. Nous
pouvons même dire des choses sur l'islam. L'es-
sentiel, c'est de ne pas tomber sous le coup de la loi
sur l'incitation à la haine d'une communauté. »

Lors de la conférence de presse, Chems-eddine
Hafiz a détaillé la méthodologie adoptée, fon-
dée sur trois notions clés : l’adaptation, la
nécessité et l’ijtihad collectif. L’objectif affiché
est de permettre aux musulmans de concilier
pratique religieuse et citoyenneté. « Il faut qu’on
explique l’islam à la République et qu’on explique
aux musulmans la République », résume le rec-
teur. Une ambition pédagogique assumée, qui
se  veut  à   la   fois   clarification    et    médiation.
« Nous avons voulu faire œuvre de clarification »,
explique-t-il encore.
Si l’initiative répond à un besoin réel, elle ouvre
également un débat plus large sur la manière
dont l’islam se pense, se transmet et s’inscrit
dans le cadre républicain français. Un débat que
la Grande Mosquée de Paris entend désormais
porter au grand jour, à l’occasion de son cente-
naire.

 32

Ph © Omar Boulkroum

Ph © Omar Boulkroum



cette réflexion collective a abouti à une
publication symbolique, appelée à voir le jour
durant l’année du centenaire, comme un jalon
intellectuel et moral dans l’histoire de la Gran-
de Mosquée de Paris.
Depuis sa fondation, la Grande Mosquée de
Paris n’a cessé de porter un discours religieux
fondé sur l’équilibre, la responsabilité et le
dialogue. Malgré l’évolution des contextes et
des enjeux, elle est restée fidèle à une ligne
claire, œuvrer pour le vivre-ensemble et le
respect mutuel, en s’adressant à l’ensemble de
la société française, au-delà des appartenances
confessionnelles. Cette constance trouve une
expression concrète dans l’ouvrage Les
musulmans d’Occident entre religion et citoyen-
neté, qui interroge la place de la foi musulmane
dans une société laïque et plurielle.
L’une des singularités de ce livre réside dans la
diversité  de  ses  contributeurs.   Aux   côtés   de

 33

POUR PENSER L’ISLAM : UN LIVRE

EN PARTAGE

L’occasion de son centenaire, la Grande Mos-
quée de Paris a choisi de célébrer cet
anniversaire non par le seul rappel de son
histoire, mais par un geste tourné vers l’avenir,
la réflexion et le dialogue. Le glossaire, qu’elle
vient de publier s’inscrit dans cette démarche.
Il est le fruit d’un travail collectif, patient et
exigeant, porté par des femmes et des hom-
mes issus du monde religieux, intellectuel,
politique et associatif, engagés dans la vie de
la cité et soucieux de contribuer à un débat
apaisé.

L’idée de ce livre a germé en 2020, à un
moment où les questions liées à l’islam, à la
citoyenneté et au vivre-ensemble occupaient
une place centrale dans l’espace public.
Devenue un projet structuré  à  partir  de  2023,



penseurs et de responsables musulmans, il
donne une place assumée à des personnalités
non musulmanes. Leur présence ne relève pas
d’un simple symbole. Elle traduit la conviction
que les questions liées à l’islam concernent
l’ensemble de la société et doivent être pensées
collectivement. Responsables politiques, intel-
lectuels et acteurs de la vie publique apportent
un regard extérieur, parfois critique, souvent
complémentaire, toujours nécessaire pour
nourrir la compréhension mutuelle.
Parmi eux figurent notamment les anciens
présidents de la République François Hollande
et Nicolas Sarkozy, dont les contributions
s’inscrivent dans une réflexion plus large sur la
place des religions dans l’espace républicain.
L’ancienne ministre déléguée Élisabeth Moreno
a également pris part à cette dynamique.
Présente lors de la conférence de presse de
présentation de l’ouvrage, aux côtés de Jacques
Attali et d’autres figures du monde intellectuel,
elle a rappelé combien le dialogue entre
croyants et non-croyants constitue une
richesse pour la démocratie et un levier contre
les incompréhensions.
Lors de cette rencontre, Élisabeth Moreno a
tenu à souligner la place accordée aux femmes
dans les débats portés par le livre. Elle a salué
leur participation active aux réflexions sur les
notions de religion, de citoyenneté et de
responsabilité commune, insistant sur le rôle
déterminant qu’elles ont joué dans l’enrichis-
sement du projet. Elle a également mis en
lumière les efforts constants de la Grande
Mosquée de Paris pour rappeler à l’ensemble
de la société française, musulmans comme non-
musulmans, qu’il existe, au cœur même de
l’islam, un principe fondamental d’égalité entre
la femme et l’homme. Une égalité trop souvent
obscurcie par des interprétations humaines et
contextuelles des textes, plus que par leur
message spirituel.
Cette volonté de pédagogie et de clarification
s’inscrit dans une démarche plus large portée
par la Grande Mosquée de Paris, expliquer
l’islam avec des mots accessibles, replacer les
concepts religieux dans leur contexte et rappe-
ler leur compatibilité avec les valeurs  de  la  Ré-

publique. En donnant la parole à des non-
musulmans, l’ouvrage contribue à dépasser les
discours de méfiance pour ouvrir un espace de
compréhension partagée.
A travers ce livre, la Grande Mosquée de Paris
propose ainsi un lieu de réflexion apaisé, où la
foi dialogue avec la citoyenneté et où la
pluralité des voix devient une richesse. Un
ouvrage qui invite à regarder l’islam non com-
me un objet de controverse, mais comme une
composante vivante de la société française,
engagée dans un avenir commun fondé sur la
compréhension, le respect et la fraternité.
L’idée est devenue réalité, ce livre, par le temps
long de la réflexion, a réussi à réunir des voix
que l’on entend rarement dialoguer ensemble.
Là où certains plateaux médiatiques, prison-
niers de l’instant et de la confrontation, peinent
à rassembler, cette œuvre collective a fait le
choix de l’écoute, de la nuance et du respect.
Elle rappelle qu’en prenant le temps de se
comprendre, il est encore possible de faire
société.

 34

Ph © Omar Boulkroum



Paroles
du Minbar

LE RÉSUMÉ DU PRÊCHE
DU VENDREDI
LA COMMUNICATION
VÉRITABLE ET SON IMPACT
SUR L’AMÉLIORATION
DE L’ÊTRE HUMAIN

 35IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

6
fév.

Louange à Allah, nous Le louons, implorons Son
aide et Son pardon, et cherchons refuge auprès de
Lui contre la perversité de nos âmes et nos
mauvaises actions. Celui qu’Allah guide, nul ne
peut l’égarer, et celui qu’Il égare, nul ne peut le
guider. J’atteste qu’il n’est de divinité digne
d’adoration qu’Allah, Unique et sans associé, et
j’atteste que Mohamed صلى الله عليه وسلم est Son serviteur et Son
Messager. Qu’Allah prie sur lui, lui accorde la paix
et le bénisse, ainsi que sa famille et ses
Compagnons. Craignez Allah, serviteurs d’Allah,
car la crainte révérencielle d’Allah, Exalté soit-Il,
est la meilleure provision pour la rencontre d’Allah,
Glorifié soit-Il.

Ô bien aimés du Messager d’Allah صلى الله عليه وسلم, l’être
humain est porté au lien et à l’échange, et le
vivre ensemble se construit par une
communication féconde, conformément à la
parole d’Allah : « Ô hommes, Nous vous avons
créés d’un mâle et d’une femelle, et Nous avons
fait de vous des peuples et des tribus afin que
vous vous connaissiez. » (El Houjourat, 13). Les
esprits s’éclairent ainsi, les expériences et les
savoirs se transmettent, et les sociétés
s’élèvent. Mais plus essentiel encore est le lien
avec Allah, le Samad, Celui qui se suffit à Lui-
même tandis que toute créature a besoin de
Lui, car l’attachement du serviteur à son
Seigneur est le fondement de tout et la mesure
de sa conduite. 
Honorable frère et sœur, lorsque le croyant
honore le droit d’Allah et Le reconnaît à Sa
juste grandeur, Allah l’aime et le couvre de Sa
bienveillance. Son cœur s’apaise, son esprit
s’éclaire, une lumière lui est donnée pour
discerner le vrai du faux, et il demeure présent
à l’évocation  d’Allah,  humble  et  attentif.  CeluiPh © Omar Boulkroum

Par Cheikh Rachid Benchikh



DEUXIÈME PRÊCHE

Louange à Allah seul, et que la prière et la paix
d’Allah soient sur Mohamed صلى الله عليه وسلم, le dernier des
prophètes.

Ô bien aimés du Messager d’Allah صلى الله عليه وسلم, le lien
avec Allah ne se réalise pas seulement par les
actes d’adoration, mais aussi par les œuvres de
bien qui donnent à la foi sa réalité. À ce sujet, le
hadith authentique rapporté par Mouslim
d’après Abou Hourayra, qu’Allah l’agrée, nous
rappelle que Allah, Exalté soit-Il, dira au Jour de
la Résurrection : « Ô fils d’Adam, J’ai été malade
et tu ne M’as pas rendu visite, Je t’ai demandé à
manger et tu ne M’as pas nourri, Je t’ai demandé à
boire et tu ne M’as pas abreuvé. » Et Allah
expliquera que cela visait Ses serviteurs
éprouvés,   et   que  secourir  le   malade,  nourrir 

qui se tourne vers Allah avec sincérité goûte la
douceur de la foi, son cœur se remplit de
l’amour et du rappel d’Allah, et il trouve en Lui
sa suffisance. Si tu veux être élevé par ce lien,
fais de l’adoration la vie de ta vie, non des
gestes sans souffle. Prépare-toi à la rencontre
d’Allah, car celui qui aime rencontrer Allah,
Allah aime le rencontrer. Habite ta prière,
rends-y le cœur présent, et médite le hadith
authentique rapporté par Mouslim d’après
Abou Hourayra, qu’Allah l’agrée, où le
Messager d’Allah صلى الله عليه وسلم rapporte qu’Allah a
partagé la prière entre Lui et Son serviteur, et
qu’Il répond à chaque verset de la Fatiha. Tu
commences par le takbir et tu conclus par le
salut, c’est un entretien quotidien d’une
noblesse rare. Quand tu dis « Allahou Akbar »,
fais-en vivre le sens, et lis le Coran comme une
parole d’Allah adressée à toi. Et lorsque les
préoccupations de ce monde t’accablent,
réfugie-toi dans la prière. Houdhayfa, qu’Allah
l’agrée, rapporte que le Prophète صلى الله عليه وسلم, lorsqu’une
difficulté le pressait, se mettait en prière. Il y
trouvait apaisement et réconfort, confor-
mément à la parole d’Allah : « Cherchez secours
dans la patience et la prière. »(El Baqara, 45). La
prière est le lien du serviteur avec son Seigneur,
il se tient devant Lui, L’implore, et Lui seul
dissipe l’angoisse, allège la tristesse, facilite les
difficultés et ouvre les voies.
Serviteur d’Allah, si tu veux un lien vivant avec
Allah, demeure dans Son rappel en toute
circonstance. Le rappel est la joie du croyant et
le lien qui l’unit à son Seigneur, une porte
immense que la négligence seule peut refermer.
Quand Allah veut du bien à un serviteur, Il lui
rend ce rappel cher. Allah, Exalté soit-Il, dit : «
Évoquez-Moi, Je vous évoquerai, remerciez-
Moi et ne soyez pas ingrats envers Moi. » (El
Baqara, 152). Les gens doués d’intelligence
L’évoquent debout, assis et couchés, et
Mohamed صلى الله عليه وسلم disait après la prière : « Ô Allah,
aide-moi à Te rappeler, à Te remercier et à
T’adorer de la meilleure manière. » Le rappel
est, selon les savants, le signe de la proximité, il
nourrit les cœurs et vivifie les demeures, et
lorsqu’il s’éteint, tout s’appauvrit.

 36IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

Ô croyants, l’une des voies les plus élevées est
la lecture du Coran, message d’Allah à
l’humanité, qui parle aux âmes, réveille les
cœurs et guide vers la droiture. Allah dit : « Ce
Coran guide vers ce qui est le plus droit. »
Mohamed صلى الله عليه وسلم a dit : « Allah élève par ce Livre
des peuples et en rabaisse d’autres. » Il est vie,
lumière et sérénité, et celui qui en fait son
compagnon ici-bas est conduit vers l’agrément
d’Allah dans l’au-delà. Parmi les voies les plus
grandioses encore, il y a l’invocation. Allah,
Exalté Soit-Il, dit : « Invoquez-Moi, Je vous
répondrai. » (Ghafir, 60), et Il dit : « Je suis tout
proche, Je réponds à l’appel de celui qui
M’invoque. » (El Baqara, 186). Gloire à Celui qui
nous appelle à Lui demander alors qu’Il se suffit
à Lui-même, et qui promet l’exaucement alors
que nous avons besoin de Lui. Ainsi, qui veut
entendre la parole d’Allah lit le Coran, qui veut
Lui parler L’implore, et qui veut s’entretenir
avec Lui entre en prière avec recueillement.
Allah dit : « Récite ce qui t’a été révélé du Livre
et accomplis la prière. » (El Ankabout, 45). Celui
qui vit avec le Coran, invoque son Seigneur, et
prie avec humilité, se rapproche d’Allah, et celui
qui se rapproche d’Allah trouve tout bien.



Ô Allah, Seigneur des cieux et de la terre, nous Te
demandons de soulager nos frères éprouvés à

Ghaza et au Soudan, de raffermir leurs cœurs, de
protéger les innocents et de leur accorder secours,

patience et délivrance. 

Ô Allah, fais miséricorde à leurs martyrs, guéris
leurs blessés, et remplace leur peur par la sécurité. 

Ô Allah, accepte nos prières, élève nos œuvres,
purifie nos cœurs et fais-nous atteindre Ramadhan

dans la foi et la sincérité.
Je demande pardon à Allah pour moi-même

et pour vous.

Demandez-Lui pardon, car Il est le Pardonneur, le
Très Miséricordieux.

l’affamé, abreuver l’assoiffé, c’est trouver
auprès de Lui la récompense et Sa proximité.
Ainsi, que celui qui aspire à être aimé d’Allah
craigne Allah au sujet des gens de Ghaza et du
Soudan. La mort les cerne, et ceux qui
échappent aux violences sont frappés par la
faim, le froid et la maladie. Des enfants, des
nourrissons, des vieillards, livrés à une détresse
écrasante, passant les nuits à la belle étoile au
cœur de l’hiver. À Allah la plainte, et il n’y a de
force ni de puissance qu’en Allah.
Sachez que la religion, si elle ne se reflète pas
dans la conduite, n’est qu’une piété de façade.
Son signe, aujourd’hui, est une miséricorde que
l’on voit et que l’on touche, secourir les faibles,
soigner les malades, nourrir les affamés,
accueillir les sans-abris, défendre l’opprimé,
préserver la dignité humaine, quel que soit
l’être. Sans cela, ce ne sont que des mots, une
apparence sans vérité. Et écoutez la parole du
Bien Aimé, l’Élu صلى الله عليه وسلم : « Cherchez-moi les faibles,
car c’est par vos faibles que vous recevez la
subsistance et le secours. » Autrement dit,
rapprochez-vous des démunis, prenez soin
d’eux, protégez leurs droits, et faites-leur le
bien, en paroles comme en actes.

LE RÉSUMÉ DU PRÊCHE
DU VENDREDI
L'ACCUEIL DE RAMADHAN

13
fév.

Par Cheikh Younes Larbi

Louange à Allah, Le Très-Haut, que nous louons,
invoquons pour obtenir Son secours et sollicitons
pour recevoir Son pardon. Nous cherchons refuge
auprès d'Allah contre les vices de nos âmes et
contre les conséquences de nos mauvaises actions.
Celui qu'Allah guide, nul ne peut l'égarer, et celui
qu’Il égare, nul ne peut le guider. Je témoigne qu’il
n’y a de divinité qu’Allah, Seul, sans associé, et je
témoigne que Mohamed, Le Noble Prophète, est
Son serviteur et messager.

Le Livre d'Allah est la parole la plus véridique,
et la meilleure voie est celle du Noble Prophète
Mohamed (paix et bénédictions sur lui). Les
pires des actions sont celles qui sont innovées,
chaque innovation est une erreur, et chaque
erreur mène à l’égarement, et chaque égare-
ment conduit à l’Enfer. Allah, Le Très-Haut,
nous dit : « Ô vous qui avez cru, craignez Allah
comme Il doit être craint et ne mourrez qu’en
étant musulmans » (El-Imran : 102).
Mes frères et mes sœurs, 
Le temps passe rapidement, les années
s’enchaînent,  et  les  mois  défilent  comme   des

 37IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 



Ramadhan la semaine prochaine, avec des
cœurs purifiés, des paroles sincères et des
efforts renouvelés. Si Allah nous accorde la
chance d’atteindre ce mois, c’est une immense
faveur, et si ce n’est pas le cas, nous
reviendrons vers Lui avec une intention pure.
Nos vies sont entre les mains d’Allah, qui
accorde et prive selon Sa sagesse infinie. Il a
choisi parmi Ses créatures les anges, et parmi
eux, l'archange Jibril (Gabriel), puis Il a choisi les
croyants et ceux qui possèdent la science
comme Il le dit : « Allah élève en degrés ceux
d'entre vous qui ont cru et ceux qui ont reçu la
science » (El-Mujadila : 11). Allah a également
choisi parmi les humains Ses messagers, et
parmi eux, Mohamed صلى الله عليه وسلم, le sceau des
prophètes. La terre a été créée comme un lieu
de prosternation et de purification, et parmi ses
mosquées, Allah a choisi la Mosquée sacrée
comme Il l'a mentionné dans le Coran : « Le
premier lieu de culte qui ait été établi pour les
humains est celui de Bakkah, bénie » (El-Imran :
96). Parmi les mois, Il a élu le mois de
Ramadhan, durant lequel le Coran a été révélé,
et parmi ses nuits, la Nuit du Destin, meilleure
que mille mois, Il dit : « La Nuit du Destin est
meilleure que mille mois » (El-Qadr : 3). En tant
que croyants, il est de notre devoir d'exalter ce
qu'Allah a exalté et de respecter ce qu'Il a
choisi, car honorer ce qu'Il a choisi, c’est
honorer Allah Lui-même, car la grandeur
d’Allah réside dans la grandeur de ce qu’Il a
établi. Il a dit : « Et celui qui exalte les symboles
d'Allah, c'est en vérité un signe de piété dans les
cœurs » (El-Ḥajj : 32).
Ô frères et sœurs bien-aimés,
Le Prophète صلى الله عليه وسلم nous rappelle : « Les actions ne
sont acceptées que selon les intentions, et chaque
personne sera récompensée selon ce qu’elle a
voulu. » C’est pourquoi nous devons nous
engager fermement à obéir à notre Seigneur et
entrer dans le mois de Ramadhan avec des
cœurs sincères. Que ce mois soit une source de
joie et une occasion d’augmenter notre proxi-
mité  avec  Allah,  Le  Très-Haut,  comme  Il  dit   :
« Quant à ceux qui croient, il leur augmente leur
foi, et ils se réjouissent » (Et-Tawbah : 124). Les
pieux prédécesseurs se  préparaient  à  l’avance,

éclairs. Le mois de Ramadhan, une fois encore,
arrive sans que nous sachions si nous serons là
pour le vivre. Combien de fois avons-nous vu ce
mois nous échapper dans l’insouciance, nous
croyant invincibles, alors que la mort frappe
sans préavis ? Des vies sont fauchées tous les
jours, des guerres emportent des innocents, des
maladies modernes, invisibles aux générations
passées, emportent des milliers d’âmes. La mort
n’attend personne, elle frappe sans avertis-
sement, jeunes comme vieux, vertueux comme
pécheurs. Allah nous rappelle dans le Saint
Coran : « Et nul ne sait où il ou elle mourra »
(Luqman : 34), et Il affirme : « A chaque
communauté, il y a un terme fixé, lorsque leur
terme viendra, ils ne pourront ni le retarder
d’une heure, ni l’avancer » (El-A’raf : 34).
Nous devons comprendre que le temps est
précieux. Combien de personnes, en parfaite
santé, se sont endormies sans jamais se
réveiller ? Combien de ceux qui attendaient
Ramadhan n’ont pas eu cette chance ? La vie est
éphémère, et le terme de chacun de nous est
inéluctable. Ramadhan nous est envoyé chaque
année comme un cadeau divin. Mais au lieu de
l'attendre comme une simple tradition, nous
devons le considérer comme une opportunité
unique de purification spirituelle. Il est là pour
nous rappeler que nous ne sommes pas
immortels, pour nous inviter à saisir chaque
instant et à réformer nos vies.
Ramadhan ne fait pas exception, il est un mois
que nous devons recevoir avec humilité et
sincérité. Nous devons accueillir ce mois avec
des cœurs purifiés, en renouvelant nos
intentions et en nous engageant fermement
dans le bien. Car comme l’a dit le Prophète صلى الله عليه وسلم :
« Les actions ne sont acceptées que selon les
intentions, et chaque personne sera récompensée
selon ce qu’elle a voulu ». Ce mois n’est pas
seulement un mois de jeûne et de prière ; il est
un mois où nous avons la chance de nous
rapprocher d’Allah. Nous ne devons pas le
laisser passer comme une routine, mais le
recevoir comme une chance de nous purifier, de
nous réformer.
Ô gens de bien et de vertu,
Préparons-nous   à   accueillir  le   mois   béni   de

 38IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 



serviteur et Son mesdès le mois de Rajab, et
disaient : « Rajab est le mois de la plantation,
Cha'ban est le mois de l’arrosage, et Ramadhan est
le mois de la récolte. Celui qui n’a pas semé en
Rajab et n’a pas arrosé en Cha'ban, qu’espère-t-il
récolter en Ramadhan ? » Nous devons donc
préparer nos cœurs et nos esprits dès maintenant.
Le temps est compté, et nous ne devons pas laisser
passer cette occasion sans en tirer profit. sager.

Ô serviteurs d'Allah,
Le mois de Ramadhan arrive à grands pas, et
avec lui, l’opportunité de nous réformer et de
nous rapprocher d’Allah. Mais en cette période,
nous ne pouvons ignorer la tragédie qui frappe
Ghaza et le Soudan. Comme un rappel constant,
nous voyons des souffrances inimaginables :
meurtres, destructions, injustices. Chaque jour,
des innocents sont tués, des femmes sont
humiliées, des maisons sont réduites en ruines.
Ces événements nous rappellent la fragilité de
la vie et l’urgence de répondre à la miséricorde
d’Allah. Nous devons garder ces souffrances
dans nos cœurs et répondre par des actions
sincères, priant pour la paix et la dignité de tous
les êtres humains.
A l’approche de ce mois béni, nous devons nous
préparer spirituellement, non seulement en
attendant Ramadhan, mais en accueillant
chaque instant avec sincérité. Ce mois est une
occasion unique, un moment où nos actions
sont élevées vers Allah. La préparation du cœur 

 39

est tout aussi importante que celle du corps. Nous
devons accueillir ce mois avec des intentions
renouvelées, avec un cœur purifié, prêt à se con-
sacrer à la prière, au jeûne et aux bonnes actions.
Dans les jours qui viennent, plus précisément lors
de la « nuit du doute », les spécialistes se réuniront
pour observer le croissant lunaire, et les mesures
scientifiques et religieuses seront prises pour le
confirmer. Nous vous informons que la « Com-
mission d’observation » de la Grande Mosquée de
Paris, en coordination avec les autres organisations
musulmanes, se réunira le mardi 29 Cha'ban 1447
H (17 février 2026) pour observer le croissant
lunaire. Nous vous invitons à suivre cette réunion
en direct sur notre site afin d’annoncer le début
officiel du mois de Ramadhan.

Ô Allah, fais que nous atteignions le mois béni de
Ramadhan en sécurité, accepte nos actions avec
bienveillance. Aide-nous à jeûner et à prier avec

 sincérité, protège nos regards et nos paroles.
Fais de nous des serviteurs vertueux. 

 Ô Allah, purifie nos cœurs et accorde-nous une
subsistance abondante, la paix intérieure et la
tranquillité de nos âmes. Fais que nos actions
soient uniquement pour Toi, dans la sincérité.

DEUXIÈME PRÊCHE

La louange revient à Allah, une louange abondante,
pure et bénie, comme le veut notre Seigneur. Je
témoigne qu’il n’y a de divinité qu’Allah, Seul, sans
associé,  et   je   témoigne   que   Mohamed   est   Son

dès le mois de Rajab, et disaient : « Rajab est le
mois de la plantation, Cha'ban est le mois de
l’arrosage, et Ramadhan est le mois de la récolte.
Celui qui n’a pas semé en Rajab et n’a pas arrosé en
Cha'ban, qu’espère-t-il récolter en Ramadhan ? »
Nous devons donc préparer nos cœurs et nos
esprits dès maintenant. Le temps est compté, et
nous ne devons pas laisser passer cette
occasion sans en tirer profit. 



Le Coran
m’a appris

36  |    QUE LE RAMADHAN
N’EST PAS UN EFFORT,
MAIS UN RENDEZ-VOUS

 40IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

Ce n’est pas le corps qui s’avance le premier,
c’est le cœur quand il reconnaît Celui qui l’appelle.

Le Coran m’a appris que le Ramadhan n’est pas
une contrainte ajoutée à des vies déjà
chargées, mais un rendez-vous fixé par Allah
avec Ses serviteurs. Un rendez-vous discret,
répété chaque année, où le Très-Haut nous
attend plus que nous ne L’attendons.

يَام  يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كتُِبَ عَلَيْكمُُ الصِّ
« Ô vous qui avez cru,

le jeûne vous a été prescrit… »
EL-BAQARA, 183

Le verset ne commence pas par l’ordre, mais
par l’appel. Avant l’effort, il y a la recon-
naissance. Avant la discipline, il y a la
proximité. Le Coran m’a appris que Dieu ne
parle pas à des corps performants, mais à des
cœurs croyants.

Un rendez-vous inscrit dans la miséricorde
Le Coran m’a appris que le jeûne n’a jamais été
voulu comme une épreuve écrasante, mais
comme un chemin vers la conscience.

 لعََلَّكمُْ تتََّقُونَ
« Afin que vous atteigniez la piété. »

Non pas afin que vous souffriez. Non pas afin
que vous vous compariez. Mais afin que vous
deveniez plus présents, plus lucides, plus vrais.

Par Cheikh Khaled Larbi

La piété n’est pas une tension permanente, c’est
une vigilance aimante. Et le Ramadhan est ce
temps où le Coran descend non seulement dans
la récitation, mais dans la manière d’habiter le
monde.

Dieu prépare avant de demander
Le Coran m’a appris que Dieu ne demande
jamais sans préparer. Avant le jeûne, Il rappelle
Sa miséricorde. Avant la privation, Il promet la
facilité.

يرُِيدُ اللهَُّ بكِمُُ الْيُسْرَ وَلاَ يرُِيدُ بكِمُُ الْعُسْ 
« Allah veut pour vous la facilité, Il ne veut pas

pour vous la difficulté. »
El-Baqara, 185

Ce verset m’a appris que si le Ramadhan me
semble lourd, ce n’est pas la Loi qui est dure,
mais mon cœur qui a besoin d’être préparé.
Ibn al-Qayyim disait que la révélation est venue
pour guérir les cœurs avant de  réglementer  les

Ph © Guillaume Sauloup



actes. Le Ramadhan est ce soin annuel, patient
et profond, qui revient jusqu’à ce que l’âme
consente enfin à s’ouvrir.

Le jeûne comme retour à soi
Le Coran m’a appris que le jeûne n’est pas un
vide, mais un retour.
Retour à la parole mesurée. Retour au regard
maîtrisé. Retour au silence habité.
 مَا يلَْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلاَّ لدََيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ
Dans le jeûne, chaque mot pèse davantage,
chaque geste devient conscient.
Le Ramadhan révèle ce que nous sommes lors-
que les automatismes tombent :
nos attachements, nos impatiences, mais aussi
nos capacités oubliées.
Le poète disait :

J’ai cru perdre en m’abstenant,
J’ai découvert que je me retrouvais.

Un rendez-vous qui transforme
Le Coran m’a appris que le Ramadhan ne se
mesure ni en kilos perdus, ni en pages récitées,
mais en cœurs déplacés.
Un cœur un peu plus humble. Un cœur un peu
plus indulgent. Un cœur qui apprend à attendre
Allah sans condition.

وَإِذَا سَألَكََ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَريِبٌ
« Et lorsque Mes serviteurs t’interrogent

à Mon sujet, Je suis proche. »

Ce verset est au centre des versets du jeûne,
comme pour dire : le cœur du Ramadhan n’est
pas l’effort… c’est la proximité.

Accueillir le rendez-vous
Le Coran m’a appris que rater le Ramadhan, ce
n’est pas manger ou boire, mais traverser le
mois sans jamais rencontrer Celui qui nous y a
invités.
Et réussir le Ramadhan, ce n’est pas être par-
fait, mais être sincère dans la rencontre.
Ce mois n’est pas une ascension solitaire, mais
une main tendue par le Très-Miséricordieux.
Celui qui s’avance, même lentement, est déjà
arrivé, car le rendez-vous n’était pas une épreu-
ve… mais une promesse

 41

Ph © Sümeyye Başbil 



 

         Une invitation
Celui qui prépare son cœur avant ses horaires goûte
un Ramadhan différent. Un Ramadhan qui élève, qui
purifie, qui rapproche, parce qu’il a été attendu avec
conscience et accueilli avec présence. Le vrai
commencement du Ramadhan est invisible. Il débute
quand le cœur accepte d’être transformé, quand l’âme
consent à ralentir, quand le croyant comprend que ce
mois est une invitation, pas une contrainte.

Saviez-vous que rater la préparation, c’est souvent
rater la profondeur ? Et que réussir la préparation,
c’est déjà réussir une partie du mois béni ? Ainsi
commence le Ramadhan, sans bruit et sans slogan,
par une intention sincère et un cœur qui s’aban-
donne.

         Une orientation intérieure
Beaucoup attendent le premier jour de jeûne pour se
préparer, alors que les pieux se préparaient
longtemps avant. Ils réparaient leurs intentions avant
de compter leurs jours, car le Ramadhan n’est pas une
performance physique, mais une orientation intéri-
eure.

         Une bonne nouvelle
Le Prophète صلى الله عليه وسلم annonçait l’arrivée de Ramadhan avec
joie et espérance, non comme un fardeau, mais
comme une bonne nouvelle. Il préparait les cœurs par
le rappel, car un cœur encombré ne goûte pas la
douceur du jeûne.

         Une rencontre intérieure
Se préparer au Ramadhan, c’est déjà entrer dans son
esprit.  Rectifier  une  intention,  apaiser  une  rancune,

réparer une prière négligée… Tout cela fait partie du
jeûne avant le jeûne. Beaucoup jeûneront de l’aube au
crépuscule sans jamais goûter à la lumière du mois,
simplement parce qu’ils sont entrés pressés, distraits,
non préparés. Le Ramadhan ne se consomme pas, il se
rencontre.

Ramadhan n’entre pas par la porte du calendrier,
mais par celle du cœur éveillé. Avant que l’aube ne
trace sa ligne claire, avant que la lune ne soit scrutée
dans le ciel, Allah prépare déjà les âmes qui veulent
accueillir Son appel sacré.

LE SAVIEZ
 VOUS?

Le Ramadhan commence
avant le premier jour de jeûne

Par Cheikh Khaled Larbi



75  |    LE JEÛNE OBLIGATOIRE... 
UNE HISTOIRE D'ÉDUCATION,
PAS SIMPLEMENT UN DÉCRET

Récits
célestes

Par Cheikh Abdelkader Belabdli

L'annonce du jeûne à Médine n'était pas
simplement l'ajout d'une nouvelle règle au
registre des obligations, mais l'ouverture d'un
nouveau chapitre dans l'histoire d'une
communauté qui apprend à réorganiser sa
relation avec elle-même et avec le monde. La
vie continuait selon son rythme habituel : un
marché qui ouvre le matin, des corps habitués
à alterner entre la faim et la satiété sans se
poser de questions. Puis, l'appel coranique
descendit, calme et décisif : « Ô vous qui avez
cru, le jeûne vous a été prescrit comme il l'a
été pour ceux qui vous ont précédés, afin que
vous soyez pieux. » Le discours ne fut pas
détaché de la mémoire humaine, mais relia
cette nouvelle expérience à une longue série
de tentatives humaines pour discipliner leurs
désirs. Comme si la communauté naissante
était invitée à entrer dans une école humaine
ancienne, et non à subir un simple test.

Par ce lien, le Coran a inscrit le jeûne dès le
premier instant, dans un cadre éducatif. En
effet, l'explication n'était pas basée sur la
difficulté ni sur la récompense différée, mais sur
un seul mot dense : « la piété » (taqwa).
La piété ici n'est pas un concept théorique, mais
une expérience vécue lorsque le jeûneur
découvre qu'il est capable de dire à un désir
pressant : « Pas maintenant ». Dans cette absti-
nence temporaire se forme un type particulier
de liberté ; une liberté qui ne  repose  pas  sur  la

 43IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

libération de la passion, mais sur la capacité de
la maîtriser. C'est là que commence le véritable
jeûne. C'est pourquoi la législation a été
entourée de signes clairs de miséricorde : «
Quelques jours comptés », puis une exemption
pour le malade et le voyageur, et une
confirmation globale : « Allah veut pour vous la
facilité, Il ne veut pas pour vous la difficulté ».
L'éducation ne se construit pas par la
contrainte, mais par un processus progressif
qui prend en compte la capacité humaine et la
réconcilie avec l'obligation.
Avec l'arrivée du premier Ramadhan,
l'expérience n'était pas une idée théorique. Le
jour s'étirait, les gosiers se desséchaient, et
l'heure proche du coucher du soleil se
transformait en un espace d'attente partagé. À
ces moments-là, la première communauté
apprit une nouvelle leçon dans sa relation avec
le temps. Le temps n'était plus simplement un
réceptacle pour les actions, mais il devenait une 

Ph © Emine Sönmez Ph © Ambreen



partie intégrante de l'adoration elle-même.
Chaque minute qui passait rappelait au jeûneur
qu'il vivait une expérience délibérée, et que la
faim n'était pas un dérangement temporaire,
mais un langage éducatif silencieux inscrit sur
le corps, signifiant la discipline. Puis l'appel à la
prière s'élève...
L'attente se dissipe d'un seul coup, et le
moment de l'iftar (rupture du jeûne) devient un
petit événement quotidien qui redéfinit la
bénédiction. La privation temporaire révèle une
plénitude qui n'était pas remarquée aupa-
ravant.
Le jeûne n'était pas une expérience individuelle
isolée à chaque maison. Au coucher du soleil,
toute la ville se mouvait dans un même rythme :
une attente collective, suivie d'une libération
collective. Chacun ressentait la faim en même
temps, éprouvait la même faiblesse, et se
réjouissait du même moment. Dans cette
synchronisation, une école sociale invisible se
formait, où les gens apprenaient l'empathie,
non pas en tant qu'idée morale, mais comme
une expérience vécue. La faim que traverse le
jeûneur lui ouvre les yeux sur la fragilité
humaine et le rapproche du sens du partage.
Le Coran ajoute une autre dimension en liant le
jeûne à la révélation elle-même : « Le mois de
Ramadhan durant  lequel  le  Coran  a  été  révé-
lé. » Ainsi, l'expérience physique s'ouvre sou-
dainement sur un horizon à la fois cognitif et
spirituel. L'abstinence de nourriture n'est pas
une fin en soi, mais fait partie d'un cadre
général dans lequel la relation avec la parole
divine est réorganisée. Le corps se calme, et
l'âme devient plus réceptive à l'écoute. À ce
moment, le jeûne ne se limite plus à un
entraînement au jeûne, il devient un entraî-
nement au sens.
Avec la répétition de cette expérience d'année
en année, le Ramadhan devient une saison
périodique dans le livre de l'éducation cora-
nique. Chaque fois que ce mois revient, la
même page s'ouvre, mais le lecteur n'est plus le
même. Il a emporté avec lui les traces des
années précédentes : de petites réussites dans
la maîtrise de soi, et des échecs dont il connaît
les  causes.  Le  Ramadhan  ne  se   présente   pas

comme un mois exceptionnel hors du temps,
mais comme un rendez-vous renouvelé pour
réexaminer la relation avec soi-même. A
chaque cycle annuel, la question ancienne est
posée sous une nouvelle forme : qu'est-ce qui
demeure en nous des effets de cette école
après la fin des jours comptés ?
À la fin de cette histoire répétée, il ne reste pas
du jeûne un simple souvenir de faim passagère,
mais une empreinte silencieuse dans la manière
dont l'homme regarde ses désirs et les autres.
La législation qui semble, en apparence, une
contrainte temporaire révèle, en profondeur,
un projet éducatif de longue haleine, visant à
faire de l'homme un être plus apte à équilibrer
les besoins du corps et les aspirations de l'âme.
Et chaque fois que le Ramadhan revient, il
semble ne pas nous demander ce que nous
mangerons au coucher du soleil, mais une
question plus profonde : qu'est-ce qui va chan-
ger en nous cette fois ?

 44

Ph © ORKUN SATICI 



Le mois de Ramadhan occupe une place à part
dans la vie des musulmans. Sacré et profon-
dément spirituel, il marque une rupture avec le
quotidien. Que ce soit en famille ou au sein de
la communauté, chacun commence à s’y
préparer bien avant son arrivée. Au fil du
temps, des coutumes et des traditions se sont
enracinées dans les sociétés musulmanes.
Certaines remontent aux débuts de l’islam,
d’autres sont nées avec l’essor des civilisa-
tions, tandis que certaines pratiques sont
apparues plus récemment. À travers cet
article, nous vous proposons un voyage à
travers plusieurs régions du monde pour
découvrir les différentes manières de se
préparer à l’accueil de ce mois béni.

En Algérie
À l’approche du mois de Ramadhan, les familles
algériennes se mobilisent pour accueillir ce
temps sacré avec soin et respect. Les maisons
sont nettoyées, parfois rafraîchies « n’abyed
dar » pour repeindre l’intérieur, « n’djayer »
pour embellir les murs du quartier, les
ustensiles de cuisine renouvelés et un budget
spécifique est prévu pour le mois du jeûne. Ces
préparatifs, souvent décrits comme l’accueil de
« l’hôte précieux », reflètent l’importance
accordée à la convivialité et aux retrouvailles
familiales.

Regard
fraternel
92  |    TRADITIONS ET RITUELS
ANNONÇANT L’ARRIVÉE
D’UN HÔTE PRÉCIEUX

Par Nassera Benamra

Au cœur de ces traditions, les femmes jouent un
rôle essentiel, notamment à travers la prépa-
ration de la ’oula, un ensemble de provisions
destinées à faciliter le quotidien : épices de
Ramadhan comme lah’rour et ras el hanout,
f’rik, viandes, fruits secs, ainsi que les pâtis-
series traditionnelles à base d’amandes et de
miel, incontournables des soirées Ramadhanes-
ques. À l’approche du mois sacré, marchés et
commerces s’animent, témoignant de l’attache-
ment profond des Algériens à des pratiques
transmises de génération en génération.

Ph © Alice Fox 

 45IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 



Au-delà de leur dimension culturelle, ces
habitudes permettent aussi de mieux gérer les
dépenses, tout en préservant l’esprit de
partage et de solidarité qui caractérise le mois
de Ramadhan.

En Égypte
Les familles égyptiennes se mobilisent pour
accueillir le Ramadhan dans une atmosphère
mêlant joie et traditions. Décorations, lanter-
nes, chants Ramadhanesques et prépa-ration
du « yamish » (fruits secs et ingrédients
traditionnels consommés pendant le mois de
Ramadhan) participent à créer un climat de
convivialité et de sérénité au sein des foyers.
Au-delà de l’aspect festif, cette période est
aussi marquée par une organisation attentive
de la maison, afin de favoriser le recueillement
et le bien-être de toute la famille. Nettoyage en
profondeur, réorganisation de la cuisine,
planification des repas et vérification des
appareils électroménagers figurent parmi les
préparatifs essentiels.

 46

Les familles veillent également à aménager un
coin dédié à la prière, à instaurer un rythme de
vie adapté au jeûne et à proposer aux enfants,
des activités éducatives autour des valeurs du
mois sacré. Autant de gestes simples qui
contribuent à faire de Ramadhan un moment de
partage, de paix et de souvenirs précieux.

Dans les pays du Golf
Malgré la diversité des traditions Ramadhanes-
ques, les préparatifs du mois sacré commen-
cent presque partout dès la fin de Chaabane.
Cette période est marquée par une attente
particulière, mêlant organisation, convivialité
et ferveur spirituelle.
Les familles se mobilisent pour accueillir Rama-
dhan comme un hôte précieux. Les marchés
s’animent, les foyers s’organisent et les ras-
semblements familiaux se multiplient. Une
attention particulière est portée à la ghabqa, un
dîner typique de Ramadhan pris tard dans la
nuit, qui permet aux proches de se retrouver
avant le début du jeûne.  Cette  tradition,  large-

IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 
Ph © Cécile Lemoine/TSM



l’entrée dans la période d’attente et de prépa-
ration au mois sacré.

À Bahreïn
L’approche de Ramadhan se fait sentir dès
l’apparition du croissant de Chaabane. Les
familles s’activent, les marchés se remplissent
et les habitants se rassemblent pour préparer
les provisions nécessaires. Cette période est
également marquée par des traditions
collectives qui renforcent l’esprit de solidarité
et d’entraide avant même le début du jeûne.

En Oman
La préparation à Ramadhan commence avec
l’observation attentive du croissant lunaire à la
fin de Chaabane. Cette attente partagée crée
un climat particulier, mêlant recueillement et
échanges. Les familles profitent de ces derniers
jours pour se réunir, se préparer spirituel-
lement et se mettre progressivement au
rythme du mois sacré.
Les familles musulmanes possèdent de nomb-
reuses traditions héritées pour accueillir le
mois béni de Ramadhan. Bien que ces coutumes
varient d’un pays à l’autre, elles se rejoignent
autour de valeurs communes, la bienveillance
envers autrui, le rapprochement entre les
personnes, les rassemblements familiaux, la
compassion envers les plus démunis, le don de
l’aumône, le partage des repas, ainsi que
l’obéissance à Dieu, exalté soit-Il, et le respect
de la Sunna du prophète Mohamed, paix et
salut sur lui.

ment répandue dans les pays du Conseil de
coopération du Golfe, symbolise le partage et le
renforcement des liens sociaux.

En Arabie saoudite 
Les préparatifs de Ramadhan commencent dès
la fin du mois de Chaabane. Les familles
marquent cette période par des rassemb-
lements conviviaux appelés Chaabania ou
Chaabana, où proches, voisins et amis se
retrouvent autour de plats et de douceurs
traditionnels. Les marchés et les rues se parent
progressivement de décorations, tandis que
chacun s’organise pour accueillir le mois sacré
dans une atmosphère de partage et d’antici-
pation spirituelle.

Au Koweït
La fin de Chaabane est rythmée par les ghabqa,
des dîners tardifs qui réunissent familles et
amis avant l’entrée dans le mois du jeûne. Ces
rencontres, profondément ancrées dans la
culture locale, traduisent l’importance du lien
social et de la convivialité. Parallèlement, les
foyers se préparent sur le plan pratique et
spirituel, dans l’attente de Ramadhan.

Aux Émirats arabes unis
Les préparatifs débutent dès la nuit de la mi-
Chaabane, connue sous le nom de Haq l-Layla.
À cette occasion, les enfants, vêtus de tenues
traditionnelles, parcourent les maisons pour
recevoir des friandises et des fruits secs. Cette
célébration populaire marque  symboliquement

 47IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

Ph © The National



—Allez, oust, debout là dedans, c’est quoi cette odeur de renfermé !
On dirait la caverne d’un fauve !

— Vas-y maman, t’abuses, laisses moi dormir, il est à peine onze
heures ! 

— Quoi, onze heures ! C’est plus une grasse matinée, c’est une
hibernation.
 

— Mais non maman, s’il te plait, c’est le Ramadhan tu sais bien ; Et
hier on n’a pas dormi avant 3 heures du matin avec mes potes de la
mosquée.

— Quoi ! 3 heures du matin ! Et vous faisiez quoi jusqu’à cette
heure-là ?
 

— Bin, rien, juste on discutait après Tarawih et on n’a pas vu l’heure
passer. 

— Et pour toi, c’est comme çà qu’il faut vivre le Ramadhan ? Sais-tu
qu’on a reçu un message de l’imam de la mosquée nous disant que
les voisins se sont plaints des tapages nocturnes venant des abords
de la mosquée durant la nuit dernière, tu n’y serais pas pour quelque
chose par hasard? 

— Bin, non, bien sûr Maman, on s’amusait juste un peu, bon je
reconnaît que certains parlaient et rigolaient un peu fort, mais rien
de grave, t’inquiètes !

— Quoi, rien de grave ! Tu te moques de moi ?! Savais-tu que d'après
Abou Houreira (qu'Allah l'agrée), le Prophète (que la prière d'Allah
et son salut soient sur lui) a dit : « Celui dont le voisin n'est pas à
l'abri de son mal ne rentrera pas au paradis » (Rapporté par
Mouslim). Et crois-tu que déranger les voisins, la nuit, n’est pas un
mal et de surcroit devant la mosquée, pendant le Ramadhan !!!
C’est tout simplement honteux de votre part. En plus, vous salissez
l’image de l’Islam. Crois-tu que ces voisins pourraient un jour
apprécier notre religion avec ce comportement ?!

— Ah ouais, je n’avais pas vu les choses sous cet angle-là, maman, je
suis sincèrement désolé, je te garantie que cela ne se reproduira plus
jamais.

— J’espère bien, en attendant vous allez voir l’imam, toi et tes potes, 

LA JEUNESSE FRANÇAISE
DE CONFESSION MUSULMANE Découvrons-là
19- LES JEUNES ET LE JEÛNE :
ENTRE EXCÈS ET NÉGLIGENCE

 48

Par Cheikh Abdelali Mamoun



pour vous expliquer et vous excusez auprès des voisins, c’est le
moins que vous puissiez faire. Et maintenant debout, t’as déjà raté
la moitié de la journée et tu n’as même pas prié le Fajr à l’heure.

— Normal, j’étais trop fatigué vu l’heure à laquelle on s’est couché.

— Donc, tu m’expliques que vous avez délaissé un acte obligatoire,
qui est la prière du Fajr, à cause des prières surérogatoires ?! Crois-
tu qu’Allah pourrait accepter cela ? Tu es comme un locataire qui ne
paye pas son loyer et tente de faire plaisir à son bailleur en lui
offrant un bouquet de fleurs. Crois-tu qu’il accepterait cela ?

— Bin non, je crois pas. Il peut lui offrir des fleurs mais seulement
après avoir payé son loyer, forcément. Je crois avoir compris ton
message maman.

— En effet, Dieu nous dit avec les mots du Prophète dans un hadith
Qodossi : « Mon serviteur ne se rapproche pas de Moi par une chose
que J’aime plus que lorsqu’il accomplit ce que Je lui ai imposé ; et
Mon serviteur ne cesse de se rapprocher de Moi par le biais des
œuvres surérogatoires, jusqu’à ce que Je l’aime… »  (Rapporté par El
Boukhârî). C’est donc d’abord les actes obligatoires qui te
permettent d’obtenir l’amour d’Allah et ensuite les actes facultatifs
comme Tarawih. Il est donc impératif de revoir ta copie en matière
d’élévation spirituelle. A quoi bon sacrifier le minimum incompres-
sible de nos pratiques religieuses obligatoires, si c’est pour les
remplacer par des actions facultatives. 

A quoi bon, veiller tard, soi-disant pour adorer Allah, durant les
nuits de Ramadhan, si en journée, tu négliges tes obligations et
autres devoirs qui contribuent à ton bien-être, ton épanouissement
et celui de ceux qui t’entourent. Je crois que tu confonds Ramadhan
et « Ramdam ». ce dernier ne t’apportera que la colère de Dieu et
constitue un dévoiement de l’esprit du Ramadhan, lequel est le mois
de la bénédiction.

— Mais maman, le prophète (que la prière d'Allah et son salut soient
sur lui) n’a-t-il pas dit : « Celui qui veille en prière les nuit du
Ramadhan, tous ses péchés seront absout » ? 

— Oui, veillez en prières, pas en bavardages et futilités et pas au
détriment de tes obligations journalières. Ces pratiques sont
complémentaires et non à la place de tes obligations et devoirs.
Sinon, cela s’appelle de la bigoterie ostentatoire. Notre seigneur
Allah l’exalté n’apprécie pas que l’on néglige ses obligations tout
autant qu’il n’aime pas les pratiques excessives et exagérées au
détriment des autres devoirs et parfois au prix de sa propre santé et
hygiène de vie. Le Prophète (que la prière d'Allah et son salut soient
sur lui) a dit : « La religion est très facile, et quiconque se surcharge
dans la pratique sans que celle-ci prenne le dessus sur lui ». Allez
maintenant lève-toi et va faire ta prière en demandant pardon à
Dieu.

— Merci maman, je te fais un gros bisou, heureusement que t’es une
mère pieuse et pleine de sagesse, j’ai trop de chance de t’avoir, je
t’aime maman.

 49



 50IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

me. « L’homme ne vit pas seulement de pain, mais
de toute parole qui sort de la bouche de Dieu »,
répond Jésus. Ensuite, celle de l’orgueil : Jésus
refuse d’accomplir des miracles pour sa propre
gloire, renvoyant sans cesse vers Dieu. La
troisième tentation est celle de l’idolâtrie du
pouvoir. Jésus met en garde : la domination
politique ne confère pas le salut. La seule voie
spirituelle est celle du service désintéressé.
Ce temps de retraite est pour Jésus l’occasion
d’affirmer des enseignements essentiels. C’est à
un changement radical de vision du monde que
les croyants sont invités.
Si l’objectif est commun aux croyants, les
modalités du jeûne diffèrent, y compris parmi
les chrétiens. Côté catholique, le droit canon a
largement assoupli la règle formelle. La
privation de nourriture n’est obligatoire que
deux jours : le Mercredi des Cendres, qui ouvre
le carême, et le Vendredi saint, deux jours avant
Pâques. L’abstinence de viande est aussi
demandée les vendredis de carême. 
« C’est un temps de préparation qui comporte trois
éléments, explique le théologien catholique
François Euvé, directeur de la revue Etudes. La
prière, le jeûne et l’aumône. C’est une occasion de
“partage” avec l’idée de se priver de certaines
choses pour que d’autres en bénéficient. L’impor-
tant est de se placer en vérité devant Dieu. » Les
Églises ont tendance aussi à encourager le
jeûne d’écrans, de réseaux sociaux, de tabac,
d’alcool, de consommation excessive.

Résonances 
abrahamiques
18 |   QUAND LE CARÊME
CHRÉTIEN RENCONTRE
LE RAMADHAN

Par Raphaël Georgy

Fait rare, carême et Ramadhan commenceront
en même temps cette année, autour du 18
février. Que signifie ce temps de restriction et
d’introspection chez les chrétiens ?

Pour les musulmans, le carême chrétien peut
être vu soit comme une réalité floue, soit
comme une pratique tombée en désuétude.
Pourtant, il constitue un temps de préparation
de quarante jours à la principale fête chrétien-
ne : Pâques, qui commémore la victoire de
Jésus sur la mort.
Le mot « carême » vient du latin quadragesima
qui renvoie à quarante, nombre hautement
symbolique dans la Bible. Il renvoie d’abord au
jeûne du prophète Moïse, qui demeura « qua-
rante jours et quarante nuits, sans manger de pain
et sans boire d’eau » (Exode 34, 28). Non par
pénitence, mais parce qu’il est nourri d’une
autre réalité, spirituelle, à laquelle le croyant
est appelé à se rendre entièrement disponible.
C’est au terme de ces quarante jours que Moïse
reçoit de Dieu les Tables de la Loi. 
Le prophète Élie, de son côté, effectue un
voyage de quarante jours, après avoir été
réveillé par un ange qui le sort d’un profond
découragement. Ici, les quarante jours sont
encore une conversion intérieure. Jésus lui-
même, enfin, fut « conduit par l’Esprit (de Dieu) au
désert », où il jeûna quarante jours et fût soumis
à plusieurs tentations. Trois épreuves auxquel-
les il résiste. La première est celle du matérialis-

Ph © camaralenta 



Mais c’est peut-être avec les Églises d’Orient
que les musulmans trouveront la résonance et
l’encouragement le plus grand à l’approche du
Ramadhan. Durant le carême, les Églises
orthodoxes et catholiques orientales récitent
chaque jour la prière à Dieu de Saint Éphrem le
Syriaque (306-373), qui vécut en Turquie et qui
résume l’esprit du jeûne : « Seigneur et Maître de
ma vie, l'esprit d'oisiveté, de découragement, de
domination et de vaines paroles, éloigne-le de moi.
L'esprit de chasteté, d'humilité, de patience et de
charité, donne-le à ton serviteur. Oui, Seigneur Roi,
donne-moi de voir mes fautes et de ne pas juger
mon frère, car tu es béni dans les siècles des siècles.
Amen. »

Les Églises protestantes font entendre un
accent différent en valorisant moins l’obligation
rituelle que le temps pédagogique consacré à
l’étude des Écritures. Chaque année, la Fédéra-
tion protestante organise des conférences de
carême, diffusées sur France Culture. La
pasteure Nathalie Chaumet, qui l’assure cette
année, révèle à Iqra un avant-goût des thèmes
abordés cette année : « On demande souvent :
que faire durant le temps du carême ? Or en
protestantisme, il n’y a rien de précis à faire. Mais il
y a tout à vivre. Car la foi est une dynamique qui
met en mouvement. A l’écoute de l’Évangile de Luc,
nous allons donc explorer des gestes par lesquels
des femmes et des hommes ont refusé la fatalité.
Sur le chemin de Pâques, ils ravivent en nous le
courage d’être, avec joie et reconnaissance ».

 51IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

Ph © vetrestudio



SABIL
AL-IMAN

PRÉPARER SON CŒUR
AVANT DE PRÉPARER SES JOURNÉES

éclats spirituel
de la semaine

Ph © Guillaume Sauloup 

Avant que l’horloge ne change ses habitudes,
il faut que le cœur retrouve sa rectitude.



 53

Ramadhan n’est pas d’abord une affaire
d’emp-lois du temps, de menus équilibrés ou
de fatigue anticipée. Ramadhan est une affaire
de cœur. Un cœur qui se prépare, s’épure, se
rend disponible. Car le corps peut supporter la
faim, mais seul un cœur éveillé peut porter la
lumière. La foi n’entre pas dans le mois béni
par la porte des habitudes, mais par celle de
l’intention. Et c’est là que commence le Sabil
el-iman, le chemin vivant de la foi : comp-
rendre que le jeûne n’est pas une rupture avec
la vie, mais un retour vers l’essentiel.

Le cœur, premier lieu de préparation
Avant que les lèvres ne se dessèchent, c’est le
cœur qui doit être humidifié par le rappel. Un
cœur encombré de rancunes, de négligences et
de dispersion ne goûte que la surface du
Ramadhan. Il jeûne, mais ne s’élève pas. Il
s’abstient, mais ne se transforme pas.

Par Cheikh Khaled Larbi

Le Prophète صلى الله عليه وسلم a rappelé avec clarté que dans
le corps se trouve un morceau de chair qui, s’il
est sain, rend tout le corps sain. C’est le cœur.
Et le Ramadhan est venu précisément pour
soigner ce cœur, le réaligner, le libérer de ce qui
l’alourdit.
Préparer son cœur, c’est se demander avant
l’arrivée du mois :
— Qu’est-ce qui m’éloigne d’Allah ?
— Qu’est-ce qui a pris trop de place dans mon
attachement ?
— Qu’est-ce que je dois déposer pour mieux
recevoir ?

La sincérité avant l’endurance
Le Ramadhan n’est pas un concours de
résistance. Il est une école de sincérité. Allah ne
cherche pas des estomacs vides, mais des
intentions pleines de vérité. Un jeûne sans
sincérité est un effort qui fatigue, alors qu’un
jeûne sincère repose l’âme, même dans la
difficulté.
Préparer son cœur, c’est purifier son intention :
je jeûne non par mimétisme social, non par
habitude culturelle, mais par réponse à un
appel divin.

Ph © Richdelia



entre dans le mois avec une foi suffisamment
ancrée pour ne pas se fissurer à la première
fatigue, au premier agacement, au premier
contretemps. Car le Ramadhan ne révèle pas ce
que nous sommes quand tout va bien, mais
quand l’effort s’installe.

Se préparer, c’est déjà répondre
Celui qui prépare son cœur avant le Ramadhan
répond déjà à l’appel divin. Il dit sans mots :

« Me voici, Seigneur, avec mes limites,
mais aussi avec mon désir sincère

de Te retrouver. »

Et Allah, dans Sa générosité, ne repousse
jamais un cœur qui s’avance avec vérité.
Ainsi se trace le Sabil el-iman, sans éclat mais
avec constance, un chemin de foi, de patience
et de confiance.

 54

C’est là que le Sabil el-iman devient clair : la foi
n’est pas seulement crue, elle est vécue. Elle
s’incarne dans des choix, des renoncements,
des élans discrets que seul Allah voit.

Le Ramadhan, discipline intérieure
Le jeûne apprend au croyant à dire non. Non à
l’excès. Non à l’impulsivité. Non à l’immédia-
teté.
Mais ce « non » n’est pas une privation stérile. Il
est une libération. En préparant son cœur, le
croyant comprend que le Ramadhan n’est pas
une parenthèse ascétique, mais une rééduca-
tion douce de l’âme. Celui qui entre dans le
mois sans préparer son intérieur risque de
compter les jours. Celui qui y entre avec un
cœur travaillé compte les transformations.
Le Sabil el-iman n’est pas une montée brutale,
mais un chemin progressif : un peu plus de
présence dans la prière, un peu moins de
dispersion dans la parole, un peu plus de
patience dans les relations.

Ph © tanukiphoto

Une foi qui descend dans le quotidien
Préparer son cœur avant ses journées, c’est
aussi comprendre que le Ramadhan ne s’arrête
pas au coucher du soleil. Il se vit dans le travail,
dans la famille, dans la rue, dans le regard posé
sur le monde.
La foi authentique ne fuit pas le réel, elle
l’éclaire. Le croyant préparé spirituellement
entre dans le  mois  avec  une  foi  suffisamment



Ô Allah,

Nous venons à Toi
avant que nos corps ne jeûnent,

avant que nos lèvres ne se taisent,
avant que nos nuits ne s’allongent.

Nous venons avec des cœurs encore encombrés,
mais avec l’espoir intact

que Tu sais faire fleurir même les terres tardives.

Ô Toi qui connais nos lenteurs mieux que nous-mêmes,
prépare nos âmes avant de nous demander l’effort,
apaise nos intentions avant d’exiger la constance,
et allège nos cœurs avant d’y déposer la lumière.

Ne fais pas de ce Ramadan
un mois que nous traversons distraitement,

mais un lieu où nous Te rencontrons vraiment.
Apprends-nous à jeûner de ce qui nous éloigne,

à nous taire de ce qui blesse,
à regarder avec miséricorde,
et à marcher avec humilité.

Āmīn ô Seigneur des univers



D’après Abdullâh ibn ‘Omar, qu’Allah soit
satisfait d’eux deux, le Messager d’Allah صلى الله عليه وسلم a
dit : 

« Ne jeûnez pas avant d’avoir vu le croissant
de lune, et ne rompez pas le jeûne avant

de le voir. Si cela vous est impossible,
alors estimez-le. »

RAPPORTÉ PAR EL-BOUKHÂRÎ ET MOUSLIM

et dans une autre version : 

« Si cela vous est impossible, alors complétez
la période à trente jours. »

À première vue, ce hadith peut sembler simple,
mais il ouvre un champ de réflexion vaste sur la
signification du temps et sur la manière
d’organiser la vie religieuse sans confusion, et
sans que l’adoration ne se transforme en un
espace d’initiatives individuelles contradic-
toires.
Le Coran lui-même attire l’attention sur le fait
que les croissants de lune ne sont pas de
simples phénomènes astronomiques isolés,
mais des repères temporels partagés, par
lesquels les hommes connaissent le début et la
fin des mois, et sur lesquels se fondent de
grandes obligations religieuses telles que le
jeûne et le pèlerinage.
Dans cette perspective, le hadith prophétique
fixe une limite à toute précipitation ou avance
désordonnée dans le  temps.  Le  jeûne  ne  com-

95  |    COMMENT SE CONFIRME
LE MOIS DE RAMADHAN ?

 56

Le Hadith
de la semaine

Par Cheikh Younes Larbi

Ph © Wendy Calandrelli 



le jeûne avant la certitude de sa sortie. Le
temps dans l’adoration devient ainsi un cercle
complet, avec un début et une fin ordonnés,
sans saut ni raccourci. Cette prudence n’est pas
un excès de rigueur, mais un souci que l’ado-
ration reste collective et claire, sans plonger les
croyants dans l’inquiétude permanente.
Enfin, ce hadith ne nous enseigne pas seu-
lement à observer le croissant de lune, mais à
gérer le temps avec équilibre, à vivre la religion
sans qu’elle ne devienne un fardeau social
répété. Dans une ville comme Paris, où la vie
est souvent dans l’urgence et où les appar-
tenances se multiplient, ce sens prend une
importance particulière : que la religion devien-
ne un facteur de stabilité, et que le jeûne soit un
temps partagé dans la sérénité, et non une
période de division. Ce point sera traité plus en
détail dans la rebrique n°18 de notre revue,
consacré au « Mizan El-Qadhaya : les affaires
contemporaines à la lumière du texte et de la
sagesse », pour ceux qui souhaitent appro-
fondir et affiner leur lecture.

 57IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

mence pas parce qu’une personne « ressent »
l’approche de Ramadhan ou pour un sentiment
personnel quelconque ; il commence soit par
une observation claire et incontestable, soit par
le retour à l’original certain : compléter le mois
à trente jours. Ainsi, il apparaît que la Loi divine
ne récompense pas l’enthousiasme non maît-
risé, ni ne sacralise le doute, mais qu’elle
éduque l’homme à la patience et à l’attente
jusqu’à ce que la situation soit clairement
établie.
Il est remarquable que cette guidance ne se
limite pas au début du Ramadhan, mais concer-
ne également sa fin. Tout comme il n’est pas
permis de jeûner avant la confirmation de
l’entrée du mois, il n’est  pas  permis  de  rompre



Le vrai
du faux

 58IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

Ce travail n’a pas pour objectif de déprécier
ces paroles ni de se montrer sévère envers
ceux qui les rapportent ; il vise plutôt à préser-
ver la Sunna prophétique de toute attribution
qui ne serait pas authentiquement établie, par
souci de rigueur scientifique et conformément
à l’enseignement du Prophète صلى الله عليه وسلم quant à la
vérification de ce qui est transmis en son nom.
Et la formule retenue pour cette semaine est :
« Celui qui annonce aux gens l’arrivée du mois de
Ramadhan, Allah le préservera du feu de l’Enfer. »

C’est une expression que l’on entend fréquem-
ment parmi les gens, surtout sur les réseaux
sociaux : à l’approche de Ramadhan, sa diffu-
sion s’intensifie sur de nombreuses pages. Elle
est  généralement  employée  dans  un  contexte

Il circule fréquemment parmi les gens, des
propos et des formules que les langues
ressassent et que les générations se trans-
mettent, au point qu’ils se sont répandus et
qu’une grande partie des esprits en est venue à
croire qu’il s’agit de nobles hadiths prophé-
tiques, alors que ce n’est pas le cas. C’est dans
cette perspective que s’inscrit cette chroni-
que, au sein d’une série intitulée « Propos
populaires, mais non des hadiths rapportés »,
afin de contribuer à ancrer une démarche
scientifique permettant de distinguer le hadith
prophétique authentique de ce qui relève des
paroles de prédicateurs ou des maximes
populaires, tout en préservant l’esprit de
l’appel (à Allah) et en gardant une bonne
opinion de ces intentions.

Ph © Sjo

PROPOS POPULAIRE, ET NON HADITH :
69  |   ‘CELUI QUI ANNONCE AUX GENS L’ARRIVÉE DU MOIS DE

RAMADHAN, ALLAH LE PRÉSERVERA DU FEU DE L’ENFER’

Par Cheikh Rachid Benchikh



d’exhortation louable, mais elle a été attribuée
au Prophète صلى الله عليه وسلم sans vérification, en raison de la
grande annonce et de la promesse éminente
qu’elle contient.
Si l’on souhaite rechercher l’origine de cette
formule, le retour aux ouvrages reconnus de la
Sunna et aux sources spécialisées d’authen-
tification ne permettent d’en trouver aucun
fondement pouvant être attribué au
Prophèteصلى الله عليه وسلم, ni dans sa formulation exacte, ni
dans son sens particulier. En conséquence, il ne
s’agit pas d’un hadith prophétique, ni d’une
règle juridique établie ; cette parole relève
plutôt des expressions répandues dépourvues
de fondement, formulées dans un style
exhortatif par leurs auteurs, qui entendaient
ainsi encourager l’annonce de l’arrivée du mois
de Ramadhan.
Si l’on mesure cette formule à l’aune de la loi
islamique, elle apparaît faible, tant dans son
sens que dans sa formulation : rien n’indique, ni
de près ni de loin, son authenticité. Il n’est donc
pas permis de la rapporter ni de la diffuser en
l’attribuant au Prophète صلى الله عليه وسلم.
Ce qui lui a toutefois permis d’occuper une
place parmi les paroles célèbres confondues
avec des hadiths rapportés, tient au fait qu’elle
appelle à encourager le bien et à annoncer les
saisons d’adoration, ce qui constitue, du point
de vue de la législation, un objectif louable et
reconnu. Cela concerne la première partie de
l’énoncé : « Celui qui annonce aux gens l’arrivée de
Ramadhan… »
Quant à la seconde partie, « Allah lui interdit le
feu de l’Enfer », rien n’en atteste la validité. En
effet, la détermination de récompenses aussi
considérables, telles que la préservation du Feu
ou l’entrée au Paradis, ne peut relever que
d’une indication fondée sur la Révélation ou sur
une Sunna authentique.
Il se peut que celui qui s’y trompe et l’assimile à
un hadith prophétique s’appuie, par analogie,
sur la parole du Prophète صلى الله عليه وسلم : « Celui qui indique
un bien en obtient une récompense semblable à
celle de celui qui l’accomplit » (rapporté par
Mouslim).
Peut-être, si l’on s’efforce d’expliquer la raison
de  sa  large  diffusion,   trouvera-t-on   plusieurs

facteurs, parmi lesquels : la vénération des
musulmans pour le mois de Ramadhan et leur
aspiration à ses mérites ; l’absence, chez le
grand public, de distinction entre le hadith
prophétique et une belle parole quant à son
sens ; enfin, la propagation rapide de contenus
non vérifiés à travers les réseaux sociaux.

En résumé, la formule « Celui qui annonce aux
gens l’arrivée de Ramadhan, Allah lui interdit le
feu de l’Enfer » n’est pas un hadith prophétique
authentiquement établi, et il n’est pas permis
de l’attribuer au Messager de Dieu صلى الله عليه وسلم. Cela
n’empêche pas de reconnaître la noblesse de
son intention, qui consiste à annoncer l’arrivée
de Ramadhan, en raison de la place éminente
qu’occupe ce mois dans le cœur des musul-
mans. Toutefois, la rectitude de la méthode
religieuse exige de s’en tenir à ce qui est avéré
et authentique, car les textes sûrs offrent à
eux seuls richesse et suffisance. Le mois de
Ramadhan demeure ainsi une saison éminente
d’annonce joyeuse et d’obéissance ; les annon-
ces les plus véridiques sont celles apportées
par la Révélation, et la plus parfaite des
guidées est, bien entendu, celle de Mohammed
.صلى الله عليه وسلم

Ph © Guillaume Sauloup

 59

Ph © leolintang 



té à l’œil nu. Cette articulation entre la loi
divine et la science montre que les diver-
gences entre les juristes au sujet des
observatoires ne traduisent pas un conflit,
mais une sagesse subtile prenant en consi-
dération les conditions naturelles ainsi que les
différences humaines et géographiques. Ainsi,
les écoles malikite, shaféite et hanbalite
affirment que l’observation locale suffit à
établir le mois de Ramadhan, tandis que les
hanafites et certains savants contemporains
acceptent une observation fiable provenant
d’autres régions, si celle-ci remplit les
conditions de justice et de précision,
garantissant ainsi l’unité de la communauté
tout en respectant la réalité naturelle du
croissant.

La question de la divergence des observa-
toires lunaires et de la détermination du début
des mois hégiriens, en particulier du mois de
Ramadhan et de l’Aïd al-Fitr, constitue un
sujet qui allie précision juridique, compré-
hension astronomique et analyse pratique. A
ce titre, la Charia accorde une importance
primordiale à l’observation effective du
croissant lunaire pour établir le commen-
cement du mois lunaire, comme l’atteste le
hadith authentique : « Jeûnez à sa vue et rompez
le jeûne à sa vue ».
Cependant, le calcul astronomique demeure
un outil auxiliaire d’une grande utilité,
permettant d’estimer l’heure de naissance du
croissant, sa hauteur par rapport à l’horizon,
ainsi que les conditions favorables à sa visibili- 

16  |    LES DIVERGENCES DES OBSERVATIONS LUNAIRES :
ENTRE HIER ET AUJOURD’HUI

Par Cheikh Younes Larbi

 60

LES AFFAIRES CONTEMPORAINES 
 À LA LUMIÈRE DU TEXTE ET DE LA SAGESSE

   Mizan El-Qadhaya 



tement par la voix de son Recteur, Monsieur
Chems-eddine Hafiz, en direct sur divers ré-
seaux de communication, suivi d’un communi-
qué écrit publié sur le site officiel, les pages
sociales et certains médias, afin de garantir la
transmission rapide et précise de l’information
à tous les musulmans de France et d’ailleurs.
L’annonce est souvent accompagnée de mes-
sages spirituels et pédagogiques, rappelant la
vertu du mois et incitant les fidèles à l’adoration
et à la piété, reflétant ainsi un équilibre subtil
entre fondement légal, rigueur scientifique et
moyens modernes de communication.
L’expérience actuelle de la Grande Mosquée de
Paris montre que la divergence des observa-
toires ne traduit ni faiblesse ni contradiction,
mais témoigne d’une souplesse légale et d’une
sagesse pratique. Elle prend en compte la
diversité naturelle entre régions, latitudes et
conditions météorologiques, équilibrant réalité
astronomique et exigences juridiques, tout en
assurant la précision et l’unité de l’information.
Cette méthodologie fait de l’annonce du début
du Ramadhan et de l’Aïd al-Fitr en France un
exemple vivant de l’intégration de la Charia et
de la science moderne, permettant d’atteindre
la certitude dans le jugement légal et d’unifier
les musulmans dans leurs rites, tout en prenant
en considération l’ensemble des facteurs
naturels et légaux influençant la visibilité du
croissant.

En France, la Grande Mosquée de Paris consti-
tue la référence principale pour l’annonce du
début du Ramadhan et de l’Aïd al-Fitr, en
coopération avec d’autres instances islamiques.
Ces institutions confèrent un poids juridique et
scientifique à l’annonce et œuvrent, au sein de
la Commission du croissant, à fournir conseil et
assistance pour la vérification des témoignages
et des observations.
Quant aux facteurs astronomiques détermi-
nants, ils comprennent notamment la latitude
et l’heure du coucher du soleil à Paris, qui
définissent la durée disponible pour observer le
croissant après le crépuscule. La hauteur du
croissant par rapport à l’horizon, car il est très
bas à sa naissance rendant parfois sa visibilité
difficile, et l’âge du croissant en heures et
minutes depuis sa naissance astronomique,
puisque celui-ci peut ne pas être visible le
même jour, en tous lieux. S’y ajoutent les
conditions météorologiques et la clarté de
l’atmosphère, car nuages ou brouillard peuvent
empêcher de voir le croissant malgré sa
visibilité théorique, selon les calculs.
Dans ce cadre, la Commission analyse chaque
rapport d’observation à la lumière de ces
facteurs, équilibrant entre la vision effective,
les calculs astronomiques et les témoignages
fiables. En cas d’impossibilité de voir le crois-
sant à cause des conditions atmosphériques ou
de sa faible élévation, la Commission complète
le mois de Cha’ban par trente jours, se basant
sur le principe de précaution légale et les
indications astronomiques, assurant ainsi la
précision de la décision et l’harmonie entre la
loi divine et la science.
Autrefois, après confirmation de la naissance
du croissant, l’information était diffusée à
travers un processus complexe et laborieux,
impliquant la mobilisation de fonctionnaires
pour répondre aux multiples appels téléphoni-
ques sur les différents bureaux administratifs,
tandis que la collecte des témoignages et la
vérification des observations constituaient une
opération minutieuse et chronophage, géné-
rant une forte pression sur l’administration.
Aujourd’hui, grâce aux progrès technologiques,
la Mosquée diffuse son annonce officielle direc-

 61



Notre
mosquée

Par Nassera Benamra

 62IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

La dimension spirituelle
Le Ramadhan commence véritablement avec
l’arrivée du cheikh Boukhil Bouhzem venu
d’Algérie, qui revient pour sa trois-ième année
consécutive pour guider les prières de Tarawih.
Les fidèles se retrouvent chaque soir, avec pa-
tience et  ferveur,  pour  partager  ces  moments

66  |    À LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS :
L’ACCUEIL DU PRÉCIEUX INVITÉ ANNUEL SE PRÉPARE

Ph © Guillaume Sauloup

À la Grande Mosquée de Paris, le mois de
Ramadhan est un temps unique où la
spiritualité, la solidarité et la culture se
rencontrent. Chaque année, la mosquée se
prépare avec soin pour accueillir fidèles et
visiteurs dans une ambiance chaleureuse et
humaine.



La richesse culturelle
Cette année est particulière, la Grande
Mosquée célèbre son centenaire. Les activités
culturelles sont nombreuses :

Le 8 mars, en pleine période de Ramadhan,
la mosquée honore les femmes à travers
une cérémonie organisée par le recteur,
rappelant 

leur rôle essentiel dans la communauté et dans
la société.

L’iftar des ambassadeurs favorise le
dialogue et la rencontre entre cultures, la
Grande Mosquée de Paris est la Grande
Maison qui rassemble tous les musulmans
de France.
Le concours de récitation du Coran, prévu
pour le 26e jour du Ramadhan, demeure
une tradition précieuse, soutenue avec
insistance par le recteur, et qui attire
chaque année de nombreux participants.

A travers ces préparatifs, la Grande Mosquée
de Paris montre qu’au-delà de la prière et du
jeûne, le Ramadhan est un moment de partage,
de solidarité et de célébration culturelle, où
chacun, fidèle ou visiteur, peut ressentir la
chaleur et l’humanité de cette institution emb-
lématique au cœur de la capitale.

de recueillement et de méditation.
La Nuit du doute, organisée par la mosquée,
marque officiellement le début du mois sacré.
Cette cérémonie réunit une commission
composée de représentants religieux, qui veille
à ce que le calendrier soit observé avec minutie.
C’est un moment chargé de sens, où tradition et
spiritualité se rencontrent, c’est une véritable
référence pour les musulmans de France.

La solidarité au cœur de l’action
Comme chaque année, la Grande Mosquée de
Paris et toutes les mosquées affiliées, à travers
la France, organisent des iftar collectifs et
distribuent des colis alimentaires aux familles
dans le besoin. Les portes de la mosquée
restent ouvertes à tous ceux qui travaillent loin
de chez eux, les passants ou les « Abir Sabil »
peuvent rompre le jeûne dans un cadre
accueillant et convivial.
Les volontaires, hommes et femmes, sont le
véritable moteur de cette mobilisation. Chaque
année, leur nombre augmente, leur énergie et
leur générosité illuminent les salles d’iftar et
font de chaque repas un moment de partage et
de fraternité.

Ph © Guillaume Sauloup

Ph © Guillaume Sauloup

 63IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 



À LA DÉCOUVERTE
DES MOSQUÉES

DU MONDE

LUMIÈRE ET LIEUX SAINTS DE L'ISLAM

90.

Kairouan

Ph © Bruno Coelho



u cœur des plaines d’Ifriqiya, là où la terre ocre se confond avec la lumière,
s’élève une cité dont le nom semble porter le murmure des siècles. Kairouan.
Ville de poussière et de savoir, de pas lents et de manuscrits  feuilletés  à  l’ombre 

KAIROUAN :
LA MOSQUÉE OÙ LES PIERRES APPRIRENT À ACCUEILLIR LE MONDE

A

 65

des arcades. En son centre, la Grande Mosquée se dresse comme une respiration ancienne,
une architecture habitée par la mémoire des hommes et la patience de Dieu.

Par Noa Ory

On dit que tout commence au VIIᵉ siècle, lors-
que les premiers bâtisseurs dressent les
fondations d’un sanctuaire destiné à ancrer la
prière dans cette terre encore neuve pour
l’islam. Mais ce que l’on contemple aujourd’hui
appartient surtout à l’âge aghlabide, lorsque les
princes d’Ifriqiya décident de donner à la
mosquée la forme d’une permanence. Ils ne
construisent pas pour une génération. Ils
bâtissent pour la durée, pour la mémoire, pour
l’âme.
La première vision est celle du minaret. Massif,
quadrangulaire, d’une austérité presque romai-
ne, il s’élève comme une tour de veille sur
l’horizon. Il n’a rien d’un ornement frivole. Il est
une affirmation de stabilité. Sa pierre absorbe
le soleil du Maghreb et semble restituer, au
crépuscule, une lumière adoucie. En lui se lisent
les héritages mêlés du monde antique et du
monde islamique naissant. Car Kairouan ne
détruit pas ce qui la précède. Elle recueille, elle
transforme, elle élève.
On franchit la porte, et la cour s’ouvre comme
un ciel intérieur. L’espace respire. La pierre
claire reflète la lumière avec une douceur pres-



 66

que liquide. Ici, l’ombre et la clarté dialoguent
sans cesse, comme deux versets d’une même
sourate. Le voyageur comprend aussitôt que la
mosquée n’est pas seulement un lieu de prière.
Elle est un espace d’accueil, une halte pour le
corps et pour l’esprit. On y entre pour se
recueillir, mais aussi pour apprendre, pour
rencontrer, pour se reposer de la route.

Ph © Bruno Coelho



rain ajoute sans rompre : une travée de plus,
une coupole supplémentaire, une cour élargie.
L’édifice croît comme un organisme vivant,
fidèle à un principe fondamental de l’islam
andalou : l’harmonie sans rupture.

 67

Lorsque l’on pénètre dans la salle de prière, le
regard se perd dans une forêt de colonnes.
Elles viennent d’ailleurs. Certaines ont vu
l’Empire romain. D’autres ont soutenu des basi-
liques byzantines. Les bâtisseurs de Kairouan
ne les ont pas rejetées. Ils les ont réunies.
Marbres antiques, chapiteaux sculptés, pierres
polies par d’anciennes civilisations composent
ici une harmonie nouvelle. Chaque colonne
semble porter une mémoire antérieure à
l’islam, comme si la mosquée avait voulu
rassembler les fragments dispersés du monde
pour les orienter vers une seule direction.
Au fond, le mihrab resplendit d’une beauté
contenue. Faïences venues d’Orient, marbres
délicatement ciselés, bois sculpté avec une
patience d’orfèvre. La lumière y pénètre avec
retenue, caresse les motifs, puis se retire
comme une confidence. L’art y devient prière
silencieuse. On comprend que la beauté, ici,
n’est pas décorative. Elle est une forme de
connaissance.



disposées pour accueillir cette circulation des
esprits. Les galeries ombragées protègent les
lecteurs du soleil. Les espaces ouverts favori-
sent la parole. L’architecture devient hospita-
lité.

 68

Car très tôt, la mosquée de Kairouan devient
un centre de savoir. Sous ses arcades, les voix
se mêlent. Juristes, théologiens, grammairiens,
astronomes s’y rassemblent. Les manuscrits
circulent, les idées voyagent. La Méditerranée
savante se donne rendez-vous dans cette ville
d’Afrique du Nord devenue carrefour des intel-
ligences.
Dans les ruelles de Kairouan et dans les salles
d’étude attenantes à la mosquée, des savants
juifs consultent des traités de médecine en
arabe. Des lettrés chrétiens viennent échanger
sur la philosophie et les sciences. La quête de
connaissance franchit les frontières confes-
sionnelles. Elle circule librement, comme le
vent chaud qui traverse la cour de la mosquée à
l’heure de l’après-midi.
Ainsi se forme, au fil des siècles, une cité du
savoir partagé. La mosquée n’est pas une
forteresse fermée. Elle est un cœur battant. On
y prie, certes, mais on y lit, on y enseigne, on y
discute. Les pierres mêmes semblent  avoir  été

Ph © Bruno Coelho

Ph © Bruno Coelho



pas l’intelligence et que la connaissance n’abo-
lit pas la prière.
La Grande Mosquée de Kairouan demeure
ainsi plus qu’un monument. Elle est une
mémoire vivante. Elle rappelle qu’au cœur du
Moyen Âge méditerranéen, une ville d’Afrique
du Nord sut offrir un refuge à la pensée, un abri
à la diversité des savoirs, un toit commun pour
des hommes venus d’horizons différents. Sous
ses arcades, la pierre et l’esprit ont appris à
cohabiter. Et dans cette cohabitation patiente,
une forme de sagesse s’est déposée, comme la
lumière du soir sur les murs anciens.

 69

Ph © Bruno Coelho

Il est des lieux où la spiritualité se retire du
monde. Kairouan choisit l’inverse. Elle inscrit la
prière dans la cité, et la cité dans la prière. Elle
fait de la mosquée une demeure pour l’âme
humaine dans toute sa diversité. On y vient
pour chercher Dieu, mais aussi pour
comprendre le monde et ses créatures.
Aujourd’hui encore, lorsque le visiteur traverse
la cour et que ses pas résonnent doucement sur
la pierre claire, il lui semble entendre un écho
ancien. Celui des plumes qui grattaient le
parchemin. Celui des voix qui récitaient,
expliquaient, contestaient parfois. Celui d’une
civilisation qui avait compris que la foi ne craint 

Ph © Bruno Coelho



Ph © Bruno Coelho



loient à le situer dans l’ordre des reptiles, à
distinguer ses espèces, à corriger les confusions
héritées d’Hérodote ou des récits de voyageurs.
Le mot arabe, pourtant, avait déjà accompli ce
travail de reconnaissance : il nommait
précisément l’animal, dans son milieu, dans son
observation quotidienne.
Ce passage du désert aux laboratoires euro-
péens dit quelque chose de la circulation des
savoirs. Un mot né dans la familiarité d’un
territoire devient terme scientifique universel.
L’histoire du varan rappelle que la nomenc-
lature moderne n’est pas une création ex nihilo :
elle s’appuie sur des désignations plus
anciennes, souvent venues d’autres langues,
d’autres regards.
La littérature contemporaine, elle, restitue à
l’animal sa part d’étrangeté. Sous la plume
d’Éric Chevillard, le varan surgit comme une
apparition archaïque : masse immobile sur la
rive, corps préhistorique, survivance d’un
monde antérieur. Il devient presque dinosaure,
figure d’une continuité trouble entre le passé et
le présent. L’animal scientifique redevient
mythe, ou du moins présence inquiétante.
Ainsi le mot poursuit sa route. وَرَل، devenu
varan, a franchi les déserts, les langues et les
disciplines. Derrière la classification zoologique
subsiste l’écho d’un nom ancien, prononcé bien
avant d’être écrit dans les traités. Certains mots
ne se contentent pas de désigner : ils transpor-
tent avec eux des paysages entiers, des regards
et des savoirs. Le varan appartient à cette
famille rare : celle des mots qui rampent d’une
langue à l’autre sans jamais perdre leur
mémoire.

Longtemps avant d’entrer dans les traités de
zoologie européens, le varan vivait déjà dans
la langue arabe. Le mot وَرَل (waral) désignait
ce grand lézard des terres chaudes, familier
des rives africaines, des déserts d’Arabie et
des plaines d’Asie. Animal massif, à la fois
craint et observé, il appartenait à ce bestiaire
ancien que les voyageurs, les chasseurs et les
conteurs transmettaient avec précision. La
langue française, en l’adoptant, n’a pas inventé
le nom : elle l’a recueilli.

C’est par le latin savant,  Varanus, lui-même
emprunté à l’arabe, que le mot se fixe dans le
vocabulaire européen. Mais l’origine demeure
transparente : le terme scientifique ne fait que
latiniser un nom déjà ancien, déjà exact. Com-
me souvent dans l’histoire des mots venus
d’Orient, la science européenne a classé ce
qu’elle avait d’abord entendu. Le naturaliste n’a
pas nommé l’animal : il a stabilisé un nom
voyageur.
Les premières attestations françaises remon-
tent au Moyen Âge et aux récits de voyageurs.
Le mot circule sous des formes variées, waral,
guaral, ouaran, témoignant de la difficulté à
fixer dans l’orthographe française un son venu
d’ailleurs. Ces hésitations ne sont pas des
erreurs : elles gardent la trace de l’oralité
première, du moment où le mot est encore
perçu avant d’être codifié. Chaque graphie est
une tentative d’approcher la voix qui l’a porté.
Dans les classifications savantes, le varan
devient un objet d’étude : grand saurien, parfois
confondu avec le crocodile par les auteurs
anciens,  tant  sa  taille  et  sa puissance   impres-
sionnent. Les naturalistes du XIXᵉ  siècle  s’emp-

Les Mots
voyageurs

 71IQRA N°98   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

D’après le Dictionnaire des mots français
d’origine arabe de Salah Guermiche

84  |    VARAN
وَرَل 

Par Noa Ory

Ph © Sabina Iliescus



Ph © Omar Boulkroum





  74

Face aux manipulations et aux amalgames, face à l’idée qu’on agite d’une incompatibilité entre l’islam et
les valeurs des sociétés occidentales, la Grande Mosquée de Paris prend l’initiative d’un dialogue
crucial et inédit : les musulmans, ici réunis, réfléchissent à leur place dans des sociétés pluralistes,
fidèles à leurs racines spirituelles et conscients des réalités de leur temps ; avec eux, des voix non
musulmanes de la société civile exposent leurs questionnements afin de mieux saisir l’universalité des
valeurs de l’islam.
Ainsi, et pour la première fois, un travail collectif d’ampleur a rassemblé, pendant de longs mois, imams,
savants, universitaires, acteurs de la société civile, responsables politiques et religieux de tous bords et
de toutes confessions. Des voix diverses, parfois éloignées, ont accepté de confronter leurs approches,
leurs attentes, leurs incompréhensions aussi, pour apporter une réponse collective, lucide et
constructive aux enjeux contemporains de la présence musulmane en Occident.
De cette dynamique exceptionnelle est née une œuvre à plusieurs dimensions qui ne se limite ni à une
réflexion théorique, ni à un simple rapport : elle rassemble la Charte de Paris – un texte fondateur qui
articule fidélité aux principes de l’islam et inscription harmonieuse dans le cadre laïc et culturel des
sociétés occidentales –, un Glossaire qui clarifie des notions souvent obscurcies par les débats publics,
et enfin la transcription intégrale des Auditions, véritables archives d’un dialogue rare, transparent et
exigeant.
Au fond, ce livre témoigne d’une réalité dont l’évidence ne peut plus être masquée : les musulmans
partagent avec l’Occident qu’ils habitent, et dont ils construisent l’avenir avec leurs concitoyens, une
même vision du monde.

Plumes en éveil :
un livre coup de cœur

MUSULMANS EN OCCIDENT.
PRATIQUE CULTUELLE IMMUABLE, PRÉSENCE ADAPTÉE 

CHEMS-EDDINE HAFIZ (DIR.)

RÉSUMÉ 



Le dessin
de la semaine

PAR JUSTIN MARRON

  75



La citation
de la semaine

   76

Et si l'on peut te prendre
ce que tu possèdes,
qui peut te prendre
ce que tu donnes ?

ANTOINE DE SAINT-EXUPÉRY





Publié le 18 février 2026

Grande Mosquée de Paris
Tous droits réservés




