
 9

instrumentalisation politique, comme si un soupçon devait sans cesse être réactivé
pour tenir lieu de pensée. Or, à l’orée de 2026, ce débat est moins un problème
religieux qu’un problème intellectuel et civique.

IQRA N°93   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

l est des débats que l’on croit éternels parce qu’on les répète mal. La
question de l’appartenance des musulmans à la nation française en fait
partie. Elle ressurgit à chaque crise, à  chaque  émotion  collective,  à  chaqueI

du Recteur
Le billet 

n  92o

CITOYENNETÉ, FOI, INTELLIGENCE DU COMMUN



IQRA N°93   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          |  10

Aimer Dieu n’a jamais empêché d’aimer la France.
Pas plus que croire n’a jamais dispensé de respec-
ter la loi. L’histoire réelle, loin des plateaux de
débat, le démontre chaque jour.

Ce qui fragilise aujourd’hui le lien national n’est
pas la diversité des appartenances, mais  la  pauv-

Aimer Dieu
n’a jamais empêché
d’aimer la France.

Être musulman en France n’est pas une énigme théologique. C’est une expérience
historique, située, documentée, incarnée.

Elle traverse les tranchées de 1914, les ruines de 1945, les chantiers de la recons-
truction, les luttes sociales, les hôpitaux, les écoles, les universités, les stades, les labo-
ratoires, les prétoires.

Elle traverse aussi les silences, les malentendus et les blessures symboliques mal cicat-
risées.

La République française ne s’est jamais construite sur l’effacement des consciences,
mais sur leur mise en tension féconde. Elle n’exige pas des citoyens qu’ils soient
neutres intérieurement, mais qu’ils soient loyaux publiquement. La confusion actuelle
naît précisément de l’inverse : on exige parfois des musulmans une neutralisation
intime, une invisibilité morale, comme si la foi devenait suspecte dès lors qu’elle n’est
pas cantonnée à l’espace du silence.

C’est là une erreur de perspective.

La citoyenneté n’est pas une amnésie. Elle est une capacité à faire commun, à articuler
des fidélités multiples sans les hiérarchiser de manière violente.

reté des récits proposés pour les penser. Lorsque l’islam est constamment convoqué
comme problème, jamais comme fait social normalisé, lorsqu’un sportif, un artiste ou
un citoyen musulman n’est célébré qu’à condition de se taire sur ce qu’il est, c’est la
République elle-même qui s’appauvrit symboliquement.

La suspicion généralisée est une forme douce de renoncement politique.

L’islam, dans sa profondeur spirituelle et éthique, n’a jamais prôné l’hostilité au cadre
commun. Il a au contraire développé, au fil des siècles, une réflexion exigeante sur la
responsabilité, la justice, la parole donnée, le bien public. Encore faut-il accepter d’en
lire autre chose que des caricatures. Confondre radicalité violente et pratique croyante
paisible revient à abandonner le terrain de l’intelligence au profit de la peur.

À l’approche de son centenaire, la Grande Mosquée de Paris mesure pleinement ce mo-



tion. Contribution intellectuelle, éducative, culturelle, spirituelle. Contribution à une
République qui a besoin de sens autant que de règles, de fraternité vécue autant que
proclamée.

L’avenir ne se construira ni dans l’injonction à l’assimilation, ni dans le repli identitaire.
Il se construira dans une citoyenneté adulte, lucide, exigeante, où chacun est appelé à
répondre de ses actes sans être sommé de renier ce qu’il est.

En 2026, notre responsabilité collective est claire : élever le débat, désarmer les
simplismes, transmettre une parole de complexité et de confiance.

C’est à cette tâche que la Grande Mosquée de Paris entend consacrer son centenaire.
Non pour se célébrer, mais pour servir le bien commun.

Car la France n’a jamais été aussi forte que lorsqu’elle a su faire de ses diversités une
intelligence partagée.

pont. Pont entre mémoires, entre cultures,
entre héritages spirituels et exigences
républicaines.

Le centenaire qui s’ouvre n’est pas un an-
niversaire commémoratif de plus. C’est une
invitation à repenser l’islam de France, non
dans  la  défensive,  mais  dans  la   contribu-

ment historique. Fondée en 1926 dans un contexte de reconnaissance, de deuil et de
gratitude nationale,  elle  n’a  jamais  été  pensée  comme  une  enclave,  mais  comme  un

Le centenaire qui s’ouvre
n’est pas un anniversaire
commémoratif de plus.

CHEMS-EDDINE HAFIZ
Recteur de la Grande Mosquée de Paris

À Paris, le 6 janvier 2026

IQRA N°93   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          |  11


