
 9

les gels d’avoirs, les exclusions de circuits invisibles. On ne conquiert plus seulement
des territoires, on neutralise des capacités de payer, d’emprunter, d’échanger. Or, pour
un esprit formé dans la pensée musulmane, cette mutation ne peut être lue comme un
simple phénomène technique. Elle pose une question plus radicale : qu’advient-il de la
justice lorsque la valeur devient absolue et la valeur monétaire souveraine ?

IQRA N°96   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

l est un fait que notre époque peine encore à nommer : l’argent n’est plus un
moyen, il est devenu une condition d’existence politique. Les nations ne
tombent plus seulement sous les bombes, mais sous les suspensions de  flux, I

du Recteur
Le billet 

n  95o

QUAND L’ARGENT GOUVERNE LE MONDE,
QUE RESTE-T-IL DE L’HOMME ?

Boulkroum
Ph @ Omar



Dans la tradition islamique, l’argent n’a jamais été sacralisé. Il n’est ni impur ni sacré : il
est épreuve. Épreuve de l’intention, de la limite, du rapport à l’autre. Le Coran ne
condamne pas la richesse, mais son absolutisation ; non l’échange, mais la domination
qu’il produit lorsqu’il échappe à toute finalité morale.

Ce que notre époque révèle avec brutalité, c’est précisément cela : une économie
désarrimée de toute téléologie éthique.  L’argent  circule  sans  répondre  à  une finalité
humaine ; pire, il devient la mesure de l’hu-main lui-même. Les peuples sont notés,  clas-

IQRA N°96   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          |  10

sés, sanctionnés non pour ce qu’ils font, mais
pour ce qu’ils valent dans un système de flux.

D’un point de vue musulman, ce renverse-
ment est une fitna moderne : une confusion
entre le signe et le sens.

L’argent, qui devait indiquer la valeur d’un
travail ou d’un échange, devient la valeur elle-
même, indépendamment de toute justice.

L’argent, qui devait
indiquer la valeur d’un

travail ou d’un échange,
devient la valeur

elle-même.

La finance contemporaine fonctionne comme un pouvoir sans visage. Elle ne gouverne
pas par décret, mais par conditions d’accès. Elle ne dit pas « tu dois », elle dit « tu ne
peux plus ». Et cette impossibilité de commercer, de payer, de financer produit une
soumission plus efficace que la contrainte militaire.

Face à cela, le monde musulman au sens large, et au-delà des États se trouve dans une
position paradoxale. Il a hérité d’une pensée très élaborée sur l’éthique de l’échange, la
licéité du gain, la circulation équitable de la richesse. Mais il évolue dans un système
global qui ne reconnaît ni limite morale, ni principe de justice distributive.

La question n’est donc pas : comment résister à la finance dominante ?

Mais plus profondément : comment réintroduire la finalité humaine dans un monde
gouverné par la valeur abstraite ?

La tentative de diversification monétaire, les circuits alternatifs, les accords bilatéraux,
la recherche de souveraineté financière ne sont pas, en soi, des solutions morales. Ils
sont des réactions défensives. Nécessaires, mais insuffisantes. Car on peut
parfaitement remplacer une dépendance par une autre, un centre par un autre, sans
jamais interroger le fond du problème : le pouvoir sans responsabilité.

Dans la pensée musulmane, le pouvoir est toujours lié à l’amanah — le dépôt, la
responsabilité. Or, la finance globale actuelle est précisément ce qui échappe à toute
amanah. Elle produit des effets massifs  sans  répondre  de  leurs  conséquences  humai-



carte du possible, la question ultime n’est pas économique. Elle est spirituelle et
politique à la fois : qui a le droit de décider de la valeur de la vie humaine ?

Si l’argent devient le critère ultime, alors l’homme devient variable d’ajustement.

Si, au contraire, l’homme redevient la finalité, alors l’argent doit redevenir ce qu’il
n’aurait jamais dû cesser d’être : un outil sous condition morale.

C’est peut-être là le défi le plus profond de notre temps : non pas inventer une autre
monnaie, mais réapprendre à refuser l’idolâtrie moderne celle qui ne se nomme pas
dieu, mais qui exige tout, sans jamais répondre de rien.

Que la valeur d’une société ne se mesure
pas à sa liquidité, mais à sa capacité à ne pas
écraser les plus faibles sous le poids de ses
abstractions.

Dans un monde où l’argent structure les
alliances, dicte les ruptures  et  redessine  la 

nes. Elle punit collectivement, sans intention morale, sans proportion, sans miséri-
corde.

C’est ici que la pensée islamique peut offrir non pas une alternative technique, mais
une critique de civilisation.

Elle rappelle que la richesse n’est pas un droit absolu, mais un mandat.

Que la circulation est une obligation, non une faveur.

Que l’accumulation sans redistribution est une violence différée.

Qui a le droit de décider
de la valeur de la vie

humaine ?

CHEMS-EDDINE HAFIZ
Recteur de la Grande Mosquée de Paris

À Paris, le 28 janvier 2026

IQRA N°96   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          |  11


