IARC

QUAND L’ARGENT GOUVERNE LE MONDE,
QUE RESTE-T-IL DE 'HOMME ?

| est un fait que notre époque peine encore a nommer : I'argent n’est plus un
moyen, il est devenu une condition d’existence politique. Les nations ne
tombent plus seulement sous les bombes, mais sous les suspensions de flux,
les gels d’avoirs, les exclusions de circuits invisibles. On ne conquiert plus seulement
des territoires, on neutralise des capacités de payer, d’emprunter, d’échanger. Or, pour
un esprit formé dans la pensée musulmane, cette mutation ne peut étre lue comme un
simple phénomeéne technique. Elle pose une question plus radicale : gu’advient-il de la
justice lorsque la valeur devient absolue et la valeur monétaire souveraine ?

IQRAN°96 L'HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUEE DE PARIS | 9



G

Dans la tradition islamique, I'argent n’a jamais été sacralisé. Il n’est ni impur ni sacré : il
est épreuve. Epreuve de l'intention, de la limite, du rapport a l'autre. Le Coran ne
condamne pas la richesse, mais son absolutisation ; non I'’échange, mais la domination
gu’il produit lorsqu’il échappe a toute finalité morale.

Ce que notre époque révéle avec brutalité, c’est précisément cela : une économie
désarrimée de toute téléologie éthique. L'argent circule sans répondre a une finalité
humaine ; pire, il devient la mesure de I'hu-main lui-méme. Les peuples sont notés, clas-
sés, sanctionnés non pour ce qu'ils font, mais

pour ce qu'ils valent dans un systéme de flux.

’. 3 D) -
D’un point de vue musulman, ce renverse- L’argent, qui devait
ment est une fitha moderne : une confusion indiquer la valeur d’un
entre le signe et le sens. travail ou d’'un échange,

devient la valeur

L'argent, qui devait indiquer la valeur d’un R
elle-meme.

travail ou d'un échange, devient la valeur elle-
méme, indépendamment de toute justice.

La finance contemporaine fonctionne comme un pouvoir sans visage. Elle ne gouverne
pas par décret, mais par conditions d’acces. Elle ne dit pas « tu dois », elle dit « tu ne
peux plus ». Et cette impossibilité de commercer, de payer, de financer produit une
soumission plus efficace que la contrainte militaire.

Face a cela, le monde musulman au sens large, et au-dela des Etats se trouve dans une
position paradoxale. Il a hérité d’'une pensée trés élaborée sur I'éthique de I'échange, la
licéité du gain, la circulation équitable de la richesse. Mais il évolue dans un systéme
global qui ne reconnait ni limite morale, ni principe de justice distributive.

La question n’est donc pas : comment résister a la finance dominante ?

Mais plus profondément : comment réintroduire la finalité humaine dans un monde
gouverné par la valeur abstraite ?

La tentative de diversification monétaire, les circuits alternatifs, les accords bilatéraux,
la recherche de souveraineté financiére ne sont pas, en soi, des solutions morales. lls
sont des réactions défensives. Nécessaires, mais insuffisantes. Car on peut
parfaitement remplacer une dépendance par une autre, un centre par un autre, sans
jamais interroger le fond du probléme : le pouvoir sans responsabilité.

Dans la pensée musulmane, le pouvoir est toujours lié a 'amanah — le dépét, la
responsabilité. Or, la finance globale actuelle est précisément ce qui échappe a toute
amanah. Elle produit des effets massifs sans répondre de leurs conséquences humai-

IQRAN°96 L'HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUEE DE PARIS | 10



G

nes. Elle punit collectivement, sans intention morale, sans proportion, sans miséri-
corde.

C’est ici que la pensée islamique peut offrir non pas une alternative technique, mais
une critique de civilisation.

Elle rappelle que la richesse n’est pas un droit absolu, mais un mandat.
Que lacirculation est une obligation, non une faveur.
Que 'accumulation sans redistribution est une violence différée.

Que la valeur d’'une société ne se mesure
pas a sa liquidité, mais a sa capacité a ne pas
écraser les plus faibles sous le poids de ses
abstractions.

Qui a le droit de décider
de la valeur de la vie
humaine ?
Dans un monde ou l'argent structure les
alliances, dicte les ruptures et redessine la
carte du possible, la question ultime n’est pas économique. Elle est spirituelle et
politique a la fois : qui a le droit de décider de la valeur de la vie humaine ?

Sil'argent devient le critére ultime, alors I'homme devient variable d’ajustement.

Si, au contraire, I'homme redevient la finalité, alors I'argent doit redevenir ce qu'il
n’aurait jamais di cesser d’étre : un outil sous condition morale.

C’est peut-étre |a le défi le plus profond de notre temps : non pas inventer une autre
monnaie, mais réapprendre a refuser I'idolatrie moderne celle qui ne se nomme pas
dieu, mais qui exige tout, sans jamais répondre de rien.

A Paris, le 28 janvier 2026

CHEMS-EDDINE HAFIZ

Recteur de la Grande Mosquée de Paris

IQRAN°96 L'HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUEE DE PARIS | 11



