
LE MAGAZINE HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS

93 1er au 7 janv. 2026

CITOYENNETÉ,
FOI, INTELLIGENCE

DU COMMUN

Le Billet du Recteur

DÉSASSIMILATION :
QUAND UN MOT RÉVÈLE

UNE PEUR
AIMER MA TERRE

SANS TRAHIR LE CIEL

Ph © Guillaume Sauloup

Citoyenneté
      & Foi

UN SERMENT FRANÇAIS





Ph © Karola G 

93



Citoyenneté et foi :
un serment français

Chers lecteurs,

Alors que 2026 s’ouvre sur les défis d’un monde en mutation, posons
ensemble un cap clair pour notre communauté et notre nation. Cette année,
plus que jamais, il nous faut rappeler une vérité fondamentale : être
pleinement musulman et pleinement français n’est ni une contradiction, ni
un compromis, mais un enrichissement mutuel.

La France, patrie des Lumières et des droits de l’Homme, ne demande pas à
ses enfants de renoncer à leur âme pour la servir. La citoyenneté est un pacte
républicain fondé sur la loyauté aux lois et valeurs communes: liberté,
égalité, fraternité, laïcité ; la participation active à l’édifice national :
éducation, travail, défense du bien public ; la contribution culturelle et
spirituelle dans le respect du cadre républicain.

L’assimilation, souvent brandie comme un idéal, suggère l’abandon de son
identité. La citoyenneté, elle, exige la fidélité à la nation tout en honorant la
diversité qui la compose. Nos mosquées, nos associations, nos intellectuels le
prouvent chaque jour : on peut prier en arabe et voter en français, chérir le
Coran et défendre la Constitution.

Il est temps de dire ce que trop de voix taisent : la foi musulmane n’est pas un
synonyme de déloyauté. Les musulmans de France ont versé leur sang dans
les tranchées de 14-18,  résisté  sous  l’Occupation,  bâti  notre  économie,  et
œuvrent aujourd’hui dans nos hôpitaux, nos écoles, nos laboratoires, notre
administration, notre justice, partout où l’âme française se déploie.

édito



Pourtant, un procès permanent nous est intenté : on soupçonne notre
patriotisme quand nous condamnons avec la même vigueur les atteintes à la
sécurité et les stigmatisations ; on instrumentalise l’islam pour diviser, alors
qu’il enseigne : « Aime pour ton prochain ce que tu aimes pour toi-même »
(Hadith) ; on confond radicalisme et pratique sereine, comme si croyance et
barbarie pouvaient être synonymes.

Ce procès est une faute contre la République elle-même. La France ne se
grandit pas en exigeant des allégeances exclusives, mais en reconnaissant
que la pluralité des fidélités – à Dieu, à la patrie, à la famille – forge sa rési-
lience.

En cette année nouvelle, engageons-nous à être des citoyens irréprochables
intègres dans nos droits et nos devoirs, à éduquer sans relâche contre les
peurs qui corrodent le lien national, à bâtir des ponts avec toutes les compo-
santes de la société française.

La Grande Mosquée de Paris, fidèle à son héritage depuis 1926, restera un
rempart contre les extrémismes et un phare de l’islam de France : un islam
enraciné dans la spiritualité, ancré dans la République.

Oui, nous aimons la France autant que nous aimons notre foi. Et c’est cet
amour double, exigeant et généreux, qui fait de nous des artisans de paix.

Que 2026 soit l’année où la fraternité l’emporte sur les soupçons. Ensemble,
écrivons cette espérance.

CHEMS-EDDINE HAFIZ
Recteur de la Grande Mosquée de Paris



CITOYENNETÉ, FOI, INTELLIGENCE DU COMMUN
PAR LE RECTEUR CHEMS-EDDINE HAFIZ

p. 9

Le billet du Recteur

Sommaire

LE RÉSUMÉ DU PRÊCHE DU VENDREDI
L’ESPÉRANCE DEMEURE EN ALLAH,
QUELLE QUE SOIT L’AMPLEUR DES ÉPREUVES
PAR CHEIKH RACHID BENCHIKH

p. 26

Paroles du Minbar

RELIGIONS DANS LE MONDE : CE QUE DISENT
RÉELLEMENT LES DONNÉES DISPONIBLES EN 2026
PAR NOA ORY

p. 13

Focus sur une actualité

DU 1ER AU 7 JANVIER 2026

p. 23

Actualités de la Mosquée de Paris 

HIER, LA FOI SE VOYAIT SANS ÉMOI
PAR CHEIKH KHALED LARBI

p. 31

Le Saviez-vous ?

À AIMER MA TERRE SANS TRAHIR LE CIEL 
PAR CHEIKH KHALED LARBI 

p. 29

Le Coran m’a appris

LA FOI MUSULMANE À L’ÉPREUVE DU SOUPÇON 
PAR RACHID AZIZI

p. 17

Contribution

DÉSASSIMILATION :
QUAND UN MOT RÉVÈLE UNE PEUR
KARIM BENZEMA, MIROIR D’UN MALAISE
FRANÇAIS
PAR AMINE BENROCHD

p. 19

Contribution

LA VISIBILITÉ RELIGIEUSE
N’EST PAS UNE RUPTURE CIVIQUE
PAR CHEIKH KHALED LARBI

p. 15

Laïcité

L’ÉMIR ABDELKADER SAUVEUR
DES CHRÉTIENS ET HÉROS DE LA TOLÉRANCE
PAR NASSERA BENAMRA 

p. 32

Regard fraternel

DIALOGUE ENTRE UN JEUNE ET LE RECTEUR
DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS
PAR CHEIKH ABDELALI MAMOUN

p. 34

Découvrons-là



À LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS

p. 64

Événement à venir

“L'ÉGALITÉ, C'EST L'ÂME DE LA RÉPUBLIQUE”
GEORGES CLEMENCEAU 

p. 63

Le citation de la semaine

PAR JUSTIN MARRON

p. 62

Le dessin de la semaine

EN FINIR AVEC LES IDÉES FAUSSES SUR LES MIGRATIONS 
SOPHIE-ANNE BISIAUX 

p. 61

Plumes en éveil : un livre coup de coeur

Le Hadith de la semaine

p. 43

LA RELIGION EST UN PACTE MORAL,
LA CITOYENNETÉ UN ENGAGEMENT
CONTRACTUEL
PAR CHEIKH YOUNES LARBI 

À LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS, DES GESTES
QUI FONT GARDER LE SOURIRE, EN PLEIN HIVER 
PAR NASSERA BENAMRA

p. 49

Notre mosquée

LA MOSQUÉE D’ABOÛ SAÏD EL-BÂDJI
ARCHITECTURE D’UN RETRAIT HABITÉ
PAR NOA ORY

p. 50

A la découverte des mosquées du monde

SÉNÉ
PAR NOA ORY

p. 57

Les Mots voyageurs

p. 45

Mizan El-Qadhaya
LA CITOYENNETÉ DANS LES ÉTATS NON
MUSULMANS : LE STATUT JURIDIQUE
DE LA NATURALISATION
PAR CHEIKH YOUNES LARBI

FIDÉLITÉ À DIEU OU À SA PATRIE :
L’EXPÉRIENCE DES JUIFS ET DES CHRÉTIENS
PAR RAPHAËL GEORGY

p. 37

Résonances abrahamiques

p. 42

Invocation
“Ô TOI QUI RÉUNIS SANS CONFONDRE”

LE POIDS DU SERMENT ET LA DIGNITÉ DU VRAI
PAR CHEIKH KHALED LARBI 

p. 39

Sabil al-Iman, éclats spirituels de la semaine

JURER FAUSSEMENT SUR LE CORAN
RELÈVE DE LA MÉCRÉANCE
PAR CHEIKH RACHID BENCHIKH

p. 47

Le vrai du faux



Ph © Guillaume Sauloup



 9

instrumentalisation politique, comme si un soupçon devait sans cesse être réactivé
pour tenir lieu de pensée. Or, à l’orée de 2026, ce débat est moins un problème
religieux qu’un problème intellectuel et civique.

IQRA N°93   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

l est des débats que l’on croit éternels parce qu’on les répète mal. La
question de l’appartenance des musulmans à la nation française en fait
partie. Elle ressurgit à chaque crise, à  chaque  émotion  collective,  à  chaqueI

du Recteur
Le billet 

n  92o

CITOYENNETÉ, FOI, INTELLIGENCE DU COMMUN



IQRA N°93   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          |  10

Aimer Dieu n’a jamais empêché d’aimer la France.
Pas plus que croire n’a jamais dispensé de respec-
ter la loi. L’histoire réelle, loin des plateaux de
débat, le démontre chaque jour.

Ce qui fragilise aujourd’hui le lien national n’est
pas la diversité des appartenances, mais  la  pauv-

Aimer Dieu
n’a jamais empêché
d’aimer la France.

Être musulman en France n’est pas une énigme théologique. C’est une expérience
historique, située, documentée, incarnée.

Elle traverse les tranchées de 1914, les ruines de 1945, les chantiers de la recons-
truction, les luttes sociales, les hôpitaux, les écoles, les universités, les stades, les labo-
ratoires, les prétoires.

Elle traverse aussi les silences, les malentendus et les blessures symboliques mal cicat-
risées.

La République française ne s’est jamais construite sur l’effacement des consciences,
mais sur leur mise en tension féconde. Elle n’exige pas des citoyens qu’ils soient
neutres intérieurement, mais qu’ils soient loyaux publiquement. La confusion actuelle
naît précisément de l’inverse : on exige parfois des musulmans une neutralisation
intime, une invisibilité morale, comme si la foi devenait suspecte dès lors qu’elle n’est
pas cantonnée à l’espace du silence.

C’est là une erreur de perspective.

La citoyenneté n’est pas une amnésie. Elle est une capacité à faire commun, à articuler
des fidélités multiples sans les hiérarchiser de manière violente.

reté des récits proposés pour les penser. Lorsque l’islam est constamment convoqué
comme problème, jamais comme fait social normalisé, lorsqu’un sportif, un artiste ou
un citoyen musulman n’est célébré qu’à condition de se taire sur ce qu’il est, c’est la
République elle-même qui s’appauvrit symboliquement.

La suspicion généralisée est une forme douce de renoncement politique.

L’islam, dans sa profondeur spirituelle et éthique, n’a jamais prôné l’hostilité au cadre
commun. Il a au contraire développé, au fil des siècles, une réflexion exigeante sur la
responsabilité, la justice, la parole donnée, le bien public. Encore faut-il accepter d’en
lire autre chose que des caricatures. Confondre radicalité violente et pratique croyante
paisible revient à abandonner le terrain de l’intelligence au profit de la peur.

À l’approche de son centenaire, la Grande Mosquée de Paris mesure pleinement ce mo-



tion. Contribution intellectuelle, éducative, culturelle, spirituelle. Contribution à une
République qui a besoin de sens autant que de règles, de fraternité vécue autant que
proclamée.

L’avenir ne se construira ni dans l’injonction à l’assimilation, ni dans le repli identitaire.
Il se construira dans une citoyenneté adulte, lucide, exigeante, où chacun est appelé à
répondre de ses actes sans être sommé de renier ce qu’il est.

En 2026, notre responsabilité collective est claire : élever le débat, désarmer les
simplismes, transmettre une parole de complexité et de confiance.

C’est à cette tâche que la Grande Mosquée de Paris entend consacrer son centenaire.
Non pour se célébrer, mais pour servir le bien commun.

Car la France n’a jamais été aussi forte que lorsqu’elle a su faire de ses diversités une
intelligence partagée.

pont. Pont entre mémoires, entre cultures,
entre héritages spirituels et exigences
républicaines.

Le centenaire qui s’ouvre n’est pas un an-
niversaire commémoratif de plus. C’est une
invitation à repenser l’islam de France, non
dans  la  défensive,  mais  dans  la   contribu-

ment historique. Fondée en 1926 dans un contexte de reconnaissance, de deuil et de
gratitude nationale,  elle  n’a  jamais  été  pensée  comme  une  enclave,  mais  comme  un

Le centenaire qui s’ouvre
n’est pas un anniversaire
commémoratif de plus.

CHEMS-EDDINE HAFIZ
Recteur de la Grande Mosquée de Paris

À Paris, le 6 janvier 2026

IQRA N°93   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          |  11





lète et méthodologiquement validée des affilia-
tions religieuses. À ce jour, il n’existe pas de
rapport équivalent couvrant l’ensemble de la
période postérieure à 2020 avec le même
niveau de comparabilité internationale. Les
données plus récentes disponibles concernent
essentiellement des pays ou des régions
spécifiques.

Une population mondiale toujours majoritai-
rement affiliée
Selon ces données, la majorité de la population
mondiale continue, en 2020, de se rattacher à
une tradition religieuse. Le christianisme
demeure le premier ensemble religieux mondial
en nombre d’adhérents, suivi de l’islam, de
l’hindouisme, puis du bouddhisme. Le judaïsme
représente une part numériquement plus
réduite à l’échelle mondiale, mais reste
statistiquement stable.
Sur la décennie 2010-2020, les évolutions
observées sont globalement graduelles plutôt
que brutales. Les changements tiennent davan-
tage à des dynamiques démographiques :
fécondité, âge médian des populations, migra-
tions, qu’à des basculements massifs de croyan-
ces ou de pratiques.

Des trajectoires contrastées selon les religions
Les données du Pew Research Center montrent
que l’islam est la religion dont les effectifs ont
augmenté le plus rapidement sur la période
étudiée. Cette croissance est principalement
portée par des populations jeunes et des taux
de  natalité  plus  élevés  dans plusieurs   régions

RELIGIONS DANS LE MONDE :
CE QUE DISENT RÉELLEMENT LES DONNÉES DISPONIBLES EN 2026

INSTITUT DU MONDE ARABE
1, rue des Fossés Saint-Bernard, 75005 PARIS

Focus
sur une actualité

Les évolutions religieuses mondiales sont
souvent abordées à travers des perceptions,
des débats culturels ou des controverses
idéologiques. Les données issues des grands
organismes internationaux permettent ce-
pendant d’en proposer une lecture stricte-
ment factuelle, fondée sur des indicateurs
démographiques et sociologiques compa-
rables à l’échelle mondiale.
Les analyses présentées ici s’appuient sur les
travaux du Pew Research Center, complétés
par les bases académiques du World Reli-
gion Database et du World Christian Data-
base, ainsi que par les enquêtes d’opinion
menées par Gallup International. Ensemble,
ces sources offrent un panorama cohérent
des dynamiques religieuses mondiales sur la
période 2010–2020, avec des éclairages plus
récents sur le rapport subjectif au religieux.

Pourquoi les données mondiales s’arrêtent-
elles en 2020 ?
En 2026, les chiffres les plus récents sur les
appartenances religieuses mondiales couvrent
encore la période 2010-2020. Ce décalage
s’explique par la nature même des grandes
études démographiques internationales. Les
travaux du Pew Research Center reposent sur
l’exploitation de plusieurs milliers de recense-
ments nationaux et d’enquêtes officielles, dont
la collecte, l’harmonisation et la vérification
nécessitent plusieurs années.
La synthèse publiée en 2025 par Pew constitue
ainsi la  dernière  photographie  mondiale  comp-

 13

PAR NOA ORY



d’Afrique et d’Asie.
L’hindouisme progresse également en nombre
absolu de fidèles, tout en conservant une part
mondiale relativement stable. Cette stabilité
s’explique par sa forte concentration géog-
raphique, notamment en Inde, complétée par
une diaspora en expansion.
Le christianisme connaît une croissance
numérique globale, mais voit sa part relative
diminuer légèrement. Ce phénomène est
particulièrement visible en Europe et en
Amérique du Nord, où les sorties d’affiliation
sont plus fréquentes, tandis que d’autres
régions du monde enregistrent encore une
croissance soutenue.
Le bouddhisme constitue un cas particulier. Les
effectifs mondiaux sont en léger recul sur la
décennie, un phénomène largement attribué au
vieillissement démographique et à une faible
fécondité dans plusieurs pays d’Asie de l’Est,
ainsi qu’à des recompositions de l’identité
religieuse.
Le judaïsme connaît une évolution plus
modérée. Les variations observées tiennent
principalement à des redistributions géographi-
ques entre pays et diasporas, plutôt qu’à une
croissance ou un déclin global significatif.
Les autres religions : sikhisme, jaïnisme, bahaïs-
me, religions traditionnelles ou populaires,
représentent ensemble une part limitée mais
relativement stable de la population mondiale.

Affiliation religieuse et sentiment religieux :
deux indicateurs distincts
Les enquêtes de Gallup International apportent
un éclairage complémentaire, mais de nature
différente. Elles ne mesurent pas l’ap-
partenance à une religion donnée, mais le fait
de se déclarer « religieux », « non religieux » ou «
athée convaincu ».
À l’échelle mondiale, ces enquêtes montrent
une baisse progressive de la proportion de
personnes se déclarant religieuses depuis le
milieu des années 2000, ainsi qu’une hausse de
celles se disant non religieuses. Cette tendance
est particulièrement marquée dans les sociétés
occidentales, tandis que d’autres régions du
monde restent caractérisées par une religiosité
déclarée élevée.

 14

Ces résultats ne traduisent pas mécaniquement
une disparition de la religion. Ils indiquent
plutôt une transformation des formes de
rapport au religieux, parfois moins institution-
nelles, plus culturelles, identitaires ou privées.

Lire les chiffres avec méthode
Les spécialistes insistent sur la nécessité de
distinguer clairement affiliation religieuse,
pratique et sentiment religieux. Les bases de
données démographiques (Pew, World Religion
Database, World Christian Database) décrivent
« combien » et « qui ». Les enquêtes d’opinion
(Gallup) renseignent sur le vécu subjectif et
l’intensité déclarée du religieux.
Pris ensemble, ces indicateurs dessinent un
paysage mondial où la religion demeure un fait
social majeur en 2026, tout en étant traversé
par des dynamiques différenciées selon les
traditions, les régions et les générations.

Ph © Andrey_Kuzmin

Ph © Guillaume Sauloup



Laïcité ~

 15

46  |    LA VISIBILITÉ RELIGIEUSE
N’EST PAS UNE RUPTURE CIVIQUE

Ce qui se voit n’est pas toujours défi,
Et ce qui choque n’est pas toujours inédit.
Entre mémoire effacée et présent inquiet,
La laïcité s’éclaire quand on la relit.
Elle n’est ni mur ni mise à nu,
Mais un équilibre lentement construit.

La laïcité française est souvent convoquée comme un rempart. Tantôt pour
protéger la République, tantôt pour contenir les croyances. Pourtant, dans
son principe fondateur, elle n’a jamais eu pour vocation d’effacer les
religions de l’espace social, mais plutôt de garantir la neutralité de l’État et la
liberté de conscience de chacun. La confusion entre neutralité
institutionnelle et invisibi-lité religieuse est récente, et historiquement
discutable.

La loi de 1905 ne prescrit ni silence des croyants ni disparition des signes
religieux. Elle organise la séparation des pouvoirs, non la séparation des
citoyens d’avec leurs convictions. Longtemps, la présence visible du
religieux, toutes confessions confondues, n’a pas été perçue comme une
atteinte à l’ordre public, mais comme une réalité sociale ordinaire. Ce qui est
présenté aujourd’hui comme une transgression fut, hier encore, une
évidence.

Les exemples historiques sont nombreux. Les processions catholiques
traversaient les villes, les cloches rythmaient la vie collective, les habits
religieux faisaient partie du paysage urbain. Ces expressions n’ont jamais
empêché l’émergence de la citoyenneté moderne. Elles ont coexisté avec la
construction de l’État de droit, parfois dans la tension, souvent dans
l’ajustement progressif.

La visibilité religieuse n’est donc pas en soi un problème civique. Ce qui
interroge, en réalité, c’est la manière dont certaines expressions sont
perçues à l’aune des peurs contemporaines. La laïcité devient alors un
langage de projection : on y dépose des angoisses identitaires, des
crispations culturelles, des inquiétudes sociales. Ce déplacement du débat
brouille le sens même du principe laïque.

Par Cheikh Khaled Larbi



 16

Comparer les situations permet de mieux comprendre cette dérive.
Certaines pratiques religieuses visibles, kippa, croix, fêtes inscrites dans le
calendrier, sont largement acceptées, intégrées, voire invisibilisées par
l’habitude. D’autres, pourtant similaires dans leur nature, sont perçues
comme des signes de rupture ou de retrait civique. Ce décalage révèle moins
un problème de laïcité qu’un problème de regard.

Dire que « ce qui choque aujourd’hui était banal hier » n’est pas une
provocation, mais un constat historique. Les sociétés traversent des cycles
où la diversité est vécue tantôt comme une richesse, tantôt comme une
menace. La laïcité, dans ces moments, devrait être un outil d’apaisement. Elle
devient parfois un instrument de tri, distinguant les croyances acceptables
de celles qui seraient tolérées à condition de se faire discrètes.

Or la citoyenneté ne s’est jamais construite par l’effacement des
singularités. Elle s’est forgée dans la reconnaissance de règles communes,
indépendamment des convictions intimes. Être citoyen, ce n’est pas être
neutre intérieurement, c’est respecter un cadre juridique partagé. La foi
visible ne contredit pas ce cadre tant qu’elle ne prétend pas s’y substituer.

La laïcité protège aussi les croyants contre l’ingérence de l’État dans leur
conscience. Elle garantit à chacun le droit de croire, de ne pas croire, de
pratiquer ou non. Réduire la laïcité à une exigence d’invisibilité revient à la
détourner de sa fonction première : assurer la paix civile par la liberté, non
par la contrainte symbolique.

Dans un contexte de pluralisme religieux croissant, la laïcité est appelée à
jouer un rôle adulte. Non pas celui d’un arbitre soupçonneux, mais celui d’un
cadre équitable. Elle ne demande pas aux citoyens de renoncer à ce qu’ils
sont, mais de partager un espace commun sans domination ni exclusion. La
visibilité religieuse, lorsqu’elle est pacifique, n’est pas une rupture civique ;
elle est l’expression normale d’une société vivante.

Redonner à la laïcité son sens historique et juridique, c’est refuser de la
transformer en instrument de peur. C’est rappeler qu’elle est née pour
libérer, non pour contraindre. Pour protéger l’État des religions, et les
religions de l’État. Pour permettre à chacun d’habiter l’espace public sans
devoir se justifier d’exister.

Ce qui fut visible sans effroi,
Ne devient pas menace par la seule foi.

La laïcité n’est ni soupçon ni censure,
Mais une promesse de liberté mature.

Entre croyance assumée et loi partagée,
Elle trace un chemin de paix et de dignité.



C
O
N
T
R
I
B
U
T
I
O
N

la neutralisation des identités personnelles. La
République française s’est construite sur la
distinction entre l’espace des convictions et
celui de l’ordre public, non sur leur confusion.
Pourtant, la visibilité de la foi musulmane
continue d’être interprétée comme un
franchissement de cette frontière. Là où
d’autres pratiques religieuses s’inscrivent
naturellement dans le paysage social, l’islam
visible demeure fréquemment perçu comme un
signe d’altérité excessive, parfois comme une
mise à distance implicite du cadre commun.
Cette lecture ne procède pas d’un raison-
nement juridique, déjà clairement balisé par le
droit républicain,  mais  d’une  inquiétude  cultu-

 17

Rachid Azizi est chroniqueur, auteur, déontologue,
engagé sur les questions de justice sociale

et de citoyenneté.

Le geste relève pourtant d’une démarche
spirituelle personnelle, ancienne, codifiée,
partagée par des millions de croyants à travers
le monde. Il ne procède ni d’un engagement
politique ni d’une volonté de rupture avec la
communauté nationale. Rien, dans cet acte, ne
contrevient aux lois de la République ni aux
principes de la laïcité. Et pourtant, le soupçon
s’installe presque mécaniquement, comme si
l’expression visible de l’islam portait en elle une
signification cachée, nécessairement probléma-
tique.
Cette réaction révèle une difficulté persistante
à penser la coexistence entre foi musulmane
assumée et citoyenneté pleine et entière. Elle
s’appuie sur une notion omniprésente dans le
débat public, mais rarement interrogée dans
ses fondements : l’assimilation. Or, l’assimi-
lation ne constitue pas une exigence juridique
inscrite dans la Constitution française. Aucun
texte fondamental n’impose l’effacement des
convictions religieuses, ni la disparition des
pratiques culturelles ou spirituelles, pour
accéder à la citoyenneté.
Ce que l’on désigne couramment comme « as-
similation républicaine » renvoie en réalité à un
cadre politique et historique précis : l’adhésion
aux lois communes, à la langue, aux principes
démocratiques et à l’égalité devant le droit. Elle
n’a jamais supposé l’uniformité des croyances ni

Un pèlerinage religieux, accompli pub-
liquement par un citoyen français, devient
un sujet de controverse politique. Le
déplacement de Karim Benzema à La
Mecque suffit à relancer une accusation
désormais familière : celle d’une « désas-
similation » supposée, associée à la visibi-
lité de la foi musulmane.

La foi musulmane à l’épreuve du soupçon

PAR RACHID AZIZI



relle spécifique projetée sur l’islam — une mu-
sulminquiétude diffuse, faite de soupçons,
d’interprétations et de peurs symboliques, qui
déborde le cadre des principes pour investir
celui des représentations.
Les exemples de pratiques religieuses visibles
qui ne suscitent pas ce type de suspicion sont
nombreux. Les pèlerinages catholiques, les
processions, les célébrations publiques de fêtes
chrétiennes, mais aussi les offices juifs, les fêtes
religieuses célébrées dans l’espace public ou les
rites retransmis par les médias s’inscrivent dans
le paysage social sans que l’attachement
civique de leurs participants soit interrogé.
Leur visibilité est perçue comme l’expression
d’une tradition, d’un héritage ou d’une
continuité historique. La différence de
traitement observée lorsqu’il s’agit de l’islam ne
renvoie pas à une opposition entre religions,
mais interroge la cohérence du principe
d’égalité appliqué aux expressions religieuses.
Il ne s’agit pas d’opposer les religions entre
elles, mais de constater qu’une lecture
différenciée des mêmes libertés, selon la
confession concernée, fragilise l’exigence
d’égalité qui fonde le pacte républicain.
Faire de la foi musulmane visible un marqueur
de « désassimilation » revient ainsi à déplacer le
débat du terrain juridique vers celui du
soupçonm identitaire. La croyance devient un
indicateur de loyauté supposée. Cette logique
installe une exigence asymétrique : certains
citoyens doivent sans cesse démontrer qu’ils
appartiennent, là où d’autres bénéficient d’une
appartenance présumée.
La question posée engage le rapport de la
République à ses propres principes, mais aussi
sa capacité à tenir parole. Une citoyenneté
fondée sur le droit n’a rien à craindre de la
visibilité des croyances ; elle s’en trouve au
contraire éprouvée et renforcée. Reconnaître
pleinement la foi musulmane comme une
expression ordinaire de la liberté de
conscience, c’est rappeler que l’égalité ne se
négocie pas et que l’appartenance ne se mérite
pas davantage qu’elle ne se soupçonne. Dans un
contexte de crispations, cette fidélité au droit
commun constitue non seulement une exigence
morale, mais un motif d’espérance collective.

 18

Ph © FRANK PERRY / AFP

Ph © Mike Jones



Un mot forgé pour nommer une inquiétude
diffuse : celle d’une France qui ne se reconnaît
plus dans certains de ses propres enfants. Le
cas Karim Benzema, régulièrement invoqué
comme symbole, permet d’interroger cette
notion sans passion inutile, mais avec lucidité.

Un mot neuf pour une vieille angoisse 
La désassimilation n’est pas un concept
sociologique reconnu. Il s’agit d’un mot
politique, forgé pour désigner ce qui serait une
rupture volontaire entre certains citoyens —
souvent musulmans ou perçus comme tels — et
la nation française. L’idée sous-jacente est
simple : là où l’assimilation était autrefois la
norme implicite (adhésion aux lois, à la langue,
au cadre républicain), une partie de la popu-
lation refuserait désormais d’adhérer
pleinement aux codes, aux valeurs et à
l’imaginaire national.
Mais ce mot dit surtout autre chose : une peur
du déclassement culturel, une crainte identi-
taire nourrie par la mondialisation, les muta-
tions démographiques et la visibilité accrue de
l’islam en Europe. Avant d’accuser, encore faut-
il comprendre ce que l’on reproche exactement,
et pourquoi ce terme est devenu un outil de
débat aussi tranchant.

Karim Benzema : un symbole malgré lui 
Dans ce débat, le nom de Karim Benzema
revient comme une évidence. Champion incon-
testable, Ballon d’Or 2022, figure majeure du
football mondial, il est pourtant régulièrement
présenté comme l’exemple d’une intégration
inachevée, voire refusée.
Pourquoi lui ? Parce que Benzema ne corres-
pond pas au récit attendu. Il n’a jamais surjoué
un patriotisme démonstratif. Il n’a jamais renié
ses origines ni dissimulé sa foi. Il ne s’est pas
plié à l’injonction implicite de  gratitude  perma-

Désassimilation : quand un mot révèle une peur
Karim Benzema, miroir d’un malaise français

C
O
N
T
R
I
B
U
T
I
O
N

PAR AMINE BENROCHD

 19

nente. Et surtout, il a réussi sans demander la
permission d’être lui-même.
Pour ses détracteurs, cela suffit à en faire un
symbole de désassimilation. Non pas parce qu’il
rejette la France — accusation difficilement
tenable au regard de son parcours —, mais
parce qu’il refuse d’en incarner une version
rassurante pour certains. En 2025, la polémique
autour de sa compagne Lyna Khoudri, présente
à l’hommage du 13 Novembre, a ravivé ces
attaques, certains militants d’extrême droite
l’accusant de liens indirects avec des causes
controversées. Benzema a répondu avec
fermeté, soulignant le caractère marginal de
ces critiques.
En 2025-2026, alors que Benzema évolue à Al-
Ittihad en Arabie saoudite, les attaques persis-
tent, certains y voyant un refus de la France
républicaine. 



Répondre aux critiques, sans esquive 
Il serait d’ailleurs malhonnête de nier que
certaines prises de position publiques peuvent
légitimement susciter le débat.
Certains objecteront : « On ne lui reproche pas
ses origines, mais ses prises de position. »
Cet argument mérite d’être pris au sérieux. Oui,
toute personnalité publique est critiquable.
Oui, certaines déclarations peuvent être discu-
tées. Mais le glissement s’opère lorsque la
critique cesse d’être circonstancielle pour
devenir identitaire.

Début janvier 2026, la rumeur d’un possible
retour en équipe de France pour la Coupe du
monde relance la polémique. Non pas sur le
terrain sportif, mais sur le terrain symbolique,
où certains continuent de projeter sur Benzema
un procès identitaire déconnecté des faits.
Mais au-delà de la figure Benzema, c’est la
définition même de l’assimilation qui se trouve
aujourd’hui déplacée.

Assimilation ou conformité ? 
C’est ici que le débat mérite d’être clarifié, car
les mots ont changé de sens sans que le débat
public ne s’en rende compte.
L’assimilation, dans son sens historique,
supposait l’adhésion aux lois communes, à la
langue, au cadre républicain. Sur ces points,
Karim Benzema — comme des millions de
Français musulmans — ne déroge pas.
Ce qui est désormais exigé va plus loin : une
conformité culturelle et symbolique. Il ne s’agit
plus seulement de respecter les règles, mais
d’adopter une posture, une narration, parfois
même une hiérarchie d’appartenances jugée
acceptable. Dès lors, le problème n’est plus
l’assimilation au sens républicain, mais la
tolérance à la pluralité.

 20

Ph © Peter Byrne/Press Association via AP

Ph © Zurijeta



Quand un sportif non musulman exprime une
opinion politique ou religieuse, il est jugé
individuellement. Quand un musulman le fait, il
devient souvent le porte-voix supposé d’un
groupe, d’une menace ou d’un projet collectif
fantasmé. En 2024, des voix comme celle d’Éric
Zemmour ont accusé Benzema d’appliquer une
forme de charia en France, amplifiant ainsi la
polémique.
Ce deux poids, deux mesures alimente un
sentiment d’injustice narrative, sans pour
autant verser dans la victimisation.
Reste une tentation, compréhensible mais
dangereuse.

Le piège de la victimisation 
Il serait erroné de répondre à cette situation
par une posture victimaire.
Le risque est double : renforcer les caricatures
et s’enfermer dans une logique de ressen-
timent.
L’enjeu est ailleurs. Il s’agit de reprendre la
maîtrise du récit, de rappeler calmement que
l’appartenance nationale n’est pas conditionnée
à l’effacement de soi, et que la loyauté ne se
mesure ni au volume des déclarations patrioti-
ques ni à la discrétion religieuse.
La France a toujours été traversée par des
identités multiples. Ce qui change aujourd’hui,
ce n’est pas leur existence, mais leur visibilité.
Ce que révèle vraiment la désassimilation  
Au fond, le débat autour de la désassimilation
parle moins des musulmans que de la société
française elle-même. Il révèle une difficulté à
accepter que l’unité nationale puisse coexister
avec des expressions culturelles diverses, sans
hiérarchie implicite.
Karim Benzema n’est ni un héros communau-
taire, ni un traître national. Il est le révélateur
d’un moment de tension, où la réussite ne suffit
plus à garantir la reconnaissance, si elle n’est
pas accompagnée d’une conformité symbo-
lique.

Vers un apaisement possible ?
Un débat sain suppose de sortir des postures.
Ni déni des fractures, ni dramatisation
excessive.  Reconnaître  que  la  France   change,

 21

sans en faire une menace. Reconnaître que les
Français musulmans aspirent, comme les
autres, à être jugés sur leurs actes, non sur ce
qu’ils incarnent malgré eux.
La désassimilation, telle qu’elle est brandie
aujourd’hui, est moins un fait qu’un symptôme.
Celui d’une société qui hésite encore à penser
l’unité autrement que par l’uniformité.
Et c'est peut-être là le véritable défi
contemporain : refuser l'injonction à l'unifor-
mité qui se cache derrière les accusations, et
défendre une conception républicaine de l'unité
qui ne confond pas loyauté et effa-cement. Car
si des figures comme Benzema continuent
d'être instrumentalisées comme signes de
fracture, ce n'est pas leur parcours qui pose
problème — c'est le regard qu'on choi-sit de
porter sur eux.

Ph © Guillaume Sauloup

Ph © Guillaume Sauloup



Ph © Guillaume Sauloup



Actualités
de la Grande Mosquée de Paris

La semaine dernière, le recteur Chems-eddine
Hafiz a tenu à réunir les membres du personnel
de la Grande Mosquée de Paris pour leur
adresser ses meilleurs vœux et les remercier de
leur travail, qui prendra une dimension toute
particulière en cette année du centenaire de
l'institution : « Ce déjeuner que je vous offre est
avant tout un signe de reconnaissance et de
considération pour votre engagement quotidien au
service de la Grande Mosquée de Paris. Votre
travail n’est pas un simple emploi : il s’inscrit dans
un service rendu à une institution religieuse
porteuse de sens, de valeurs et d’histoire. En y
travaillant, vous êtes appelés à incarner, par votre
comportement, les principes fondamentaux de
l’islam : la droiture, la sincérité, la justice et la
bienveillance. À travers vous, c’est l’image de la
Grande Mosquée de Paris, et plus largement celle de
l’islam en France, qui se donne à voir. »
Le recteur a souhaité remettre la médaille
d’honneur de la Grande Mosquée de Paris à
plusieurs membres du personnel qui s’occupent
avec abnégation de l’accueil, de l’entretien et de
la sécurité de notre édifice.

Le recteur souhaite ses meilleurs vœux aux
membres du personnel de la Grande
Mosquée de Paris

7
janv.

du 1er au 7 janvier 2026

 23

Ph © Omar Bouklroum



Ph © Guillaume Sauloup

Mercredi soir, Rachid Azizi est venu présenter
son livre Un sur un million (éd. L’Harmattan), qui
retrace une vie au service de la République et de
l’autre. Un échange sensible et d’expérience
avec le magistrat et essayiste Antoine Garapon.

Une vie d’engagement racontée par Rachid
Azizi7

janv.

 24

Ph © Omar Bouklroum



Ph © Guillaume Sauloup



Paroles
du Minbar

LE RÉSUMÉ DU PRÊCHE
DU VENDREDI
L’ESPÉRANCE DEMEURE
EN ALLAH, QUELLE QUE SOIT
L’AMPLEUR DES ÉPREUVES

 26IQRA N°93   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

2
janv.

Louange à Allah, dont les bienfaits ne cessent point
malgré la succession des épreuves, et dont la
promesse demeure, même lorsque la douleur
s’intensifie. Nous Le louons avec la certitude que le
décret recèle une sagesse, que les larmes portent
une miséricorde, et que l’épreuve appelle la
réparation.

Je témoigne qu’il n’est de divinité qu’Allah,
unique et sans associé, qui n’abandonne jamais
le serviteur attaché à Lui, ni le cœur confiant en
Sa bonté. Et je témoigne que notre maître
Mohamed est Son serviteur et Son Messager,
porteur de la guidée dans l’obscurité et de
l’annonce dans l’adversité. Qu’Allah prie sur lui,
le salue et le bénisse, ainsi que sa famille, ses
compagnons et ceux qui les suivent avec
droiture jusqu’au Jour dernier.
Craignez Allah, serviteurs d’Allah, et sachez
que la piété envers Allah est la meilleure
provision pour obtenir Son agrément.
Bien-aimés du Messager d’Allah, Nous avons
pris congé d’une année lourde d’épreuves, dont
les événements ont marqué les individus com-
me les peuples : pertes douloureuses, sépara-
tions, difficultés de subsistance, ainsi que des
nations éprouvées par les divisions, les guerres,
les crises et la violence. Il n’y a de force ni de
puissance qu’en Allah, le Très-Haut, le Très-
Grand.
Malgré tout cela, la certitude du croyant
demeure ferme : son espérance repose en Allah
seul, le Vivant qui ne meurt pas, dont l’ordre
s’accomplit en un instant, et dont la miséricorde
est plus vaste que toute épreuve. L’épreuve
relève de la sagesse divine par laquelle Allah
éprouve les âmes et élève les degrés.Ph © Omar Boulkroum

Par Cheikh Rachid Benchikh



évitant leur répétition, conformément à la
parole d’Allah, exalté soit-Il, : « Allah ne modifie
point l’état d’un peuple tant qu’ils ne modifient pas
ce qui est en eux-mêmes. ». Ainsi, Ô croyants, la
bonne opinion envers Allah n’est ni passivité ni
abandon, mais une confiance ferme soutenue
par l’effort et l’engagement dans les causes,
comme l’a enseigné le Prophète صلى الله عليه وسلم : « Attache-
toi à ce qui t’est profitable, implore l’aide d’Allah et
ne faiblis pas. ». Ô Allah, guide-nous et accorde-
nous la droiture. Je demande pardon à Allah, le
Très-Haut, le Très-Grand ; implorez Son par-
don, car Il est le Pardonneur, le Très-Miséri-
cordieux.

Allah, exalté soit-Il, dit : « Alif, Lâm, Mim. Les
hommes pensent-ils qu’on les laissera dire :
“Nous croyons”, sans qu’ils soient éprouvés ?
Certes, Nous avons éprouvé ceux qui les ont
précédés, afin qu’Allah distingue ceux qui sont
véridiques et qu’Il distingue les menteurs. »
(Sourate Al-Ankabut, versets 1-3).
Serviteurs d’Allah, Parmi les nobles traditions
de notre Prophète صلى الله عليه وسلم figure l’attention cons-
tante qu’il portait à ranimer l’espérance dans
les cœurs, aux heures de découragement, à
semer l’optimisme dans les temps d’épreuve, et
à rappeler la promesse d’Allah lorsque l’injus-
tice s’intensifie. Il ne laissait jamais les âmes
s’abandonner au désespoir, mais les rattachait à
la parole d’Allah et y affermissait la confiance et
la certitude.
Ainsi, alors que ses compagnons étaient
persécutés, il leur annonçait avec assurance
l’avènement de la sécurité et de la victoire, non
par la force ni par le pouvoir, mais par une
confiance totale en la promesse d’Allah. De
même, au cœur de la peur, dans la grotte, il
apaisa Abou Bakr, qu’Allah l’agrée, par ces
paroles : « Ne t’attriste pas, Allah est avec nous »,
et Allah fit descendre Sa quiétude. Le
Prophèteصلى الله عليه وسلم aimait le bon présage et réprouvait
le pessimisme, car il affaiblit les cœurs et éteint
l’élan. Il enseigna que la victoire accompagne la
patience, que la délivrance vient avec l’épreuve,
et qu’avec la difficulté se trouve la facilité. Telle
est la voie prophétique : point de désespoir
avec la foi, ni d’abattement avec la confiance en
Allah.
Il nous incombe, serviteurs d’Allah, de fonder
notre espérance en Allah, exalté soit-Il, sur une
confiance sincère et éclairée, et non sur une
résignation trompeuse ni sur un faux sentiment
de sécurité face à Son décret. L’espérance est
une adoration du cœur qui ne se vérifie
qu’accompagnée de l’action, comme l’indique la
parole d’Allah, exalté soit-Il : « Que celui qui
espère la rencontre de son Seigneur accomplisse
donc une œuvre vertueuse. ». La législation
islamique vise à promouvoir le bien et à
prévenir le préjudice, aussi, celui qui aspire à un
changement positif se doit d’en emprunter les
voies, en corrigeant les  erreurs  du  passé  et  en

DEUXIÈME PRÊCHE

Louange à Allah, à qui toute louange suffit ; que la
prière et la paix soient sur le Prophète élu, ainsi que
sur ceux qui marchent fidèlement sur ses traces.

Bien-aimés du Messager d’Allah, combien le

monde, en ces temps troublés, a besoin de

raviver l’espérance, alors que le décourage-

ment s’étend et que la douleur accable les

cœurs. Et si l’on cherche aujourd’hui un

exemple vivant de constance et de foi, qu’il

nous suffise de regarder vers Ghaza la digne : ce

territoire modeste par l’étendue, immense par

la valeur, éprouvé depuis des décennies par le

blocus et, depuis plus de deux années, par une

guerre injuste qui n’épargne ni enfant ni

vieillard.

Pourtant, malgré l’ampleur des épreuves, leur

foi ne s’est pas affaiblie et leur détermination

n’a pas fléchi. Ils demeurent fermes, ancrés

dans la certitude que la victoire accompagne la

patience et que, avec la difficulté, vient la

facilité. Leur réconfort réside dans la parole

véridique d’Allah, exalté soit-Il, : « Très certaine-
ment, Nous vous éprouverons par un peu de peur,
de faim, par la diminution des biens, des vies et des
récoltes. Et annonce la bonne nouvelle aux
patients. »

Quant à notre devoir, il est clair : œuvrer

ensemble pour soulager leur souffrance et les

soutenir selon nos moyens, par l’invocation, par

l’action et par la défense de tout opprimé.  C’est

 27IQRA N°93   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 



Ô Allah, Toi qui facilites toute difficulté et qui
consoles toute détresse, facilite pour nous toute
épreuve, car alléger ce qui est ardu T’est chose

aisée.

Ô Allah, accorde-nous Ta bénédiction dans les mois
de Rajab et de Chabane, et permets-nous

d’atteindre le mois de Ramadhan, fais de nous, en
ce mois béni, des repentants sincères et des cœurs

revenus vers Toi.

Ô Allah, accorde la sécurité et la paix à tous les
opprimés et les éprouvés. Protège nos frères à

Ghaza et au Soudan, protège l’ensemble des terres
musulmanes, et protège également la France ainsi

que tous ceux qui y résident ou s’y sont réfugiés.
Fais-en une terre de sécurité et de paix, de

coexistence apaisée, de concorde durable et de
prospérité.

là un devoir qui incombe à chaque musulman.
Faisons de notre devise en cette nouvelle
année la parole d’Allah, exalté soit-Il, : « Peut-
être notre Seigneur nous accordera-t-Il en échange
quelque chose de meilleur ; vers notre Seigneur,
nous aspirons. »
Frères et sœurs dans la foi, Comme cela vous a
été rappelé récemment, notre mosquée, la
Grande Mosquée de Paris, a besoin de votre
soutien afin d’assurer les travaux nécessaires
de maintenance et de rénovation.
Le Messager d’Allah صلى الله عليه وسلم a dit :« Quiconque bâtit
pour Allah une mosquée, fût-ce de la taille du nid
d’oiseau, Allah lui bâtira une demeure au Paradis. »
Et ce que vous donnez pour la mosquée revient
à accorder un prêt à Allah, exalté soit-Il, Lui qui
dit : « Qui donc accordera à Allah un prêt sincère,
afin qu’Il le lui multiplie à maintes reprises ? Allah
restreint et accorde l’abondance, et c’est vers Lui
que vous serez ramenés. »

 28IQRA N°92   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 



Le Coran
m’a appris

32   |    À AIMER MA TERRE
SANS TRAHIR LE CIEL

 29IQRA N°93   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

Il est des terres que l’on foule sans les avoir chois-
ies. Et des cieux que l’on invoque sans jamais les
posséder. Entre racines terrestres et appel de
l’infini, le croyant apprend à habiter sans ido-
lâtrer, à aimer sans se perdre, à rester fidèle sans
se fermer.

Le Coran ne parle jamais de patriotisme au sens
moderne du terme. Il ne sacralise ni les frontiè-
res, ni les drapeaux, ni les sols. Pourtant, il parle
abondamment de la terre : celle que l’on habite,
celle que l’on traverse, celle que l’on quitte
parfois, celle que l’on retrouve souvent chargée
de sens. La terre, dans le Coran, n’est pas un
absolu ; elle est un dépôt.
Le Coran m’a appris que l’homme n’est jamais
propriétaire de la terre, mais responsable de ce
qu’il y fait. « C’est Lui qui vous a établis sur la
terre et vous a confié sa mise en valeur » (sens
du verset). Habiter un pays, y travailler, y élever
ses enfants, y respecter les lois justes, ce n’est
pas un compromis avec la foi : c’est une manière
de la traduire concrètement.
Aimer sa terre ne signifie pas la diviniser. Le
Prophète صلى الله عليه وسلم lui-même aimait La Mecque d’un
amour profond. Lorsqu’il fut contraint à l’exil, il
se retourna vers elle en disant qu’elle était la
terre qu’il aimait le plus, mais qu’il la quittait par
contrainte. Cet amour ne l’a jamais empê-ché
de partir lorsque la vérité l’exigeait. Le Coran
m’a ainsi appris que l’attachement n’est pas une
soumission aveugle, mais une fidélité .

Par Cheikh Khaled Larbi

Le croyant vit souvent dans cette tension :
aimer le lieu où il vit sans en faire une idole,
rester loyal sans se renier, s’enraciner sans
s’enfermer. Le Coran ne résout pas cette
tension par des slogans, mais par une éthique. Il
rappelle que la valeur d’un lieu dépend de la
justice qui y est pratiquée, de la dignité qui y est
préservée, et de la paix qui y est recherchée.

Ph © meen_na



Le Coran m’a appris que la vraie loyauté n’est
pas bruyante. Elle se manifeste par le respect
des engagements, la protection du voisin, la
sincérité dans le travail, la parole tenue même
lorsqu’elle coûte. Aimer sa terre, ce n’est pas
répéter qu’on l’aime, c’est refuser de la cor-
rompre par l’injustice, la haine ou le mensonge.
Dans un monde où l’on soupçonne parfois la foi
d’être incompatible avec l’appartenance natio-
nale, le Coran offre une réponse simple et
exigeante : la foi n’extrait pas le croyant de la
société, elle l’y oblige davantage. Elle lui impose
une éthique plus haute, une vigilance morale
accrue, un souci constant du bien commun. Le
croyant n’est pas ailleurs ; il est pleinement là,
mais autrement.
Le Coran m’a aussi appris que l’exil n’est pas
toujours géographique. On peut vivre sur sa
terre et s’y sentir étranger, ou vivre ailleurs et y
agir en citoyen responsable. Ce qui compte
n’est pas seulement l’endroit où l’on vit, mais la
manière dont on y vit. La foi transforme
l’espace en responsabilité, et le quotidien en
terrain d’adoration discrète.
Aimer la France, pour un musulman croyant,
n’est ni une preuve à fournir ni une trahison à
craindre. C’est une relation adulte, faite de
gratitude et de lucidité, de fidélité et
d’exigence. Le Coran ne demande pas d’aimer
aveuglément, mais d’agir justement. Il n’exige
pas l’effacement de l’identité, mais la droiture
du comportement.
Le Coran m’a appris que l’on peut aimer une
terre tout en sachant qu’aucune terre n’est
éternelle. Que l’on peut servir un pays sans le
sacraliser. Que l’on peut appartenir sans se
dissoudre. La vraie patrie du croyant n’abolit
pas les patries terrestres ; elle les relativise et
les humanise.

Aimer sa terre sans la diviniser,
Servir sans se renier,

S’enraciner sans s’enchaîner,
Voilà ce que le Coran m’a appris.

Entre ciel espéré et sol habité,
Il n’y a pas de contradiction,

Mais une responsabilité à porter
Avec foi, justice et humilité.

 30

Ph © SafakOguz



 

         Une question de regard
D’autres confessions continuent aujourd’hui d’expri-
mer leur foi de manière visible dans l’espace public
sans susciter de débats comparables ? Kippa portée
dans certains quartiers, croix visibles autour du cou,
fêtes religieuses marquant le calendrier social : ces
expressions sont largement intégrées au paysage
républicain. La différence de traitement interroge
moins la foi que le regard porté sur certains croyants.

         Crispations identitaires
Ce qui choque aujourd’hui n’est souvent pas nouveau,
mais simplement devenu plus visible dans un contexte
de crispations identitaires. L’histoire montre que les
sociétés traversent des phases où la diversité est
perçue comme une richesse, puis d’autres où elle
devient source d’angoisse. Le problème n’est pas la foi
affichée, mais la peur qu’on projette sur elle.

         Espace de coexistence
L’espace public français a toujours été un lieu de
coexistence, de tensions parfois, mais aussi d’appren-
tissages mutuels. La citoyenneté ne s’est jamais
construite par l’effacement des singularités, mais par
leur régulation pacifique. Être citoyen n’a jamais
signifié être neutre intérieurement, mais respecter un
cadre commun.

Hier, la foi se vivait sans procès,
Aujourd’hui, elle se justifie sans cesse.

Pourtant l’histoire murmure à qui veut l’entendre :
La citoyenneté n’exige pas de se rendre.

Entre croyance assumée et République partagée,
Il n’y a pas rupture, mais responsabilité.

         La foi autrefois visible
Que pendant des siècles, la visibilité religieuse a
structuré l’espace public français sans jamais être
perçue comme une rupture civique ? Processions
chrétiennes dans les rues, cloches marquant le temps
social, habits religieux portés ouvertement par
prêtres et religieuses : tout cela coexistait avec la vie
citoyenne ordinaire. La foi visible n’était pas une
menace pour la République naissante, mais une
composante du paysage culturel et social.

         Des sphères pacifiées
Que jusqu’au milieu du XXᵉ siècle, il était courant que
des responsables politiques prêtent serment sur la
Bible dans de nombreux pays occidentaux, sans que
cela ne soulève de soupçons de double allégeance ? Le
religieux et le civique n’étaient pas perçus comme des
sphères ennemies, mais comme des registres dis-
tincts, parfois imbriqués, souvent pacifiés.

         Une loi pour la neutralité
La laïcité française, telle qu’issue de la loi de 1905, n’a
jamais eu pour objectif de rendre la foi invisible, mais
de garantir la neutralité de l’État et la liberté de
conscience. La loi ne combat pas les croyances, elle
protège leur pluralité. Ce n’est pas la visibilité
religieuse qui pose problème en soi, mais l’instrumen-
talisation politique ou conflictuelle du fait religieux.

Hier, la foi se voyait sans émoi ;
Aujourd’hui, elle se montre et trouble parfois.
Ce qui fut banal devient signal,
Ce qui fut partagé devient suspect et bancal.
Entre mémoire courte et regards inquiets,
Le passé éclaire pourtant le présent.

LE SAVIEZ
 VOUS?

Hier, la foi se voyait sans émoi
Par Cheikh Khaled Larbi

Ph © pixelprof 



Nous sommes en 1852, Louis-Napoléon
Bonaparte, devenu alors Napoléon III, s’en-
gage à tenir enfin la promesse faite par la
France de libérer l’Émir Abdelkader. D’ailleurs,
il vint lui-même lever sa détention. Après sa
libération, l’émir se rend d’abord à Brousse, en
Turquie, puis en Syrie, où il choisit de s’instal-
ler à Damas.

Un message de fraternité et de tolérance
religieuse
Dans « Lettre aux Français », l’Émir Abdelkader
exprime clairement sa vision d’une fraternité
possible entre musulmans et chrétiens, fondée
sur l’écoute, la raison et la paix, il écrit : « Si les
musulmans et les chrétiens français avaient voulu
me prêter leur attention, j’aurais fait cesser leurs
querelles, ils seraient devenus extérieurement et
intérieurement des frères » (Rappel à l’intelligent,
avis à l’indifférent, p. 163). On voit qu’il affirme
que les divisions religieuses ne sont pas une
fatalité, mais le résultat de l’ignorance et du
refus du dialogue.
Cette position est précisée lorsqu’il répond aux
francs-maçons qui lui demandent de clarifier
ses positions sur les relations entre musulmans
et chrétiens. Il y dénonce une idée fausse
largement répandue : « Seuls les ignorants, qu’ils
soient musulmans ou autres, croient que si les
musulmans combattent les chrétiens ou toute
autre confession, ils le font pour les obliger à
abandonner leur religion et adopter l’islam ».

Regard
fraternel
87  |    L’ÉMIR ABDELKADER
SAUVEUR DES CHRÉTIENS
ET HÉROS DE LA TOLÉRANCE

 32IQRA N°93   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

Par Nassera Benamra

L’Émir affirme avec force que « la loi islamique
ne contraint personne à abandonner sa religion »
et que le véritable devoir du croyant consiste à
guider autrui « avec douceur et intelligence, par la
preuve et des arguments qui s’adressent à la
raison». Cette attitude procède, selon lui, d’un
souci fraternel et protecteur à l’égard de
l’autre.
Ses convictions ne sont pas seulement
théoriques. Durant sa captivité en France,
l’Émir entretient des relations profondes et
respectueuses avec les prêtres des paroisses de
Pau et d’Amboise, avec l’évêque de Tours, le
père Rabion, les religieuses dominicaines, ainsi
qu’avec des chrétiens laïcs comme le capitaine
Boissonnet ou son ami Charles Meynard. Les
poèmes de reconnaissance adressés à la re-
ligieuse dominicaine qui s’occupait de sa famille
à Amboise témoignent de cette ouverture
sincère.



Plus tard, interrogé sur son geste, l’Émir
répondra sans emphase, dans une lettre
adressée à Mgr Pavy, évêque d’Alger : « Ce que
j’ai fait, je me devais de le faire au nom de l’Islam et
du respect des droits humains (Houqouq el-
Insâniyya) » (Archives de l’archevêché d’Alger).
Pas une déclaration politique. Pas une stra-
tégie. Juste la fidélité d’un homme à sa foi, à son
sens de la justice et à l’idée qu’en protégeant
l’autre, on se protège soi-même.

Mgr Lavigerie impressionné par l’acte
héroïque de l’Emir Abdelkader
Msg Lavigerie, profondément impressionné par
cet acte héroïque, se rend à Damas pour
rencontrer l’émir et lui exprimer sa gratitude.
Toutefois, L’émir répond avec une humilité re-
marquable : « J'ai fait mon devoir de musulman, je
ne mérite pas de louanges pour cela », Lavigerie
est frappé par sa simplicité et son esprit de
sacrifice. Ému, il déclare : « Je n'oublierai pas
aisément cette entrevue, je l'écoutais parler avec
admiration et bonheur, lui, musulman sincère, un
langage que le christianisme n’eût pas désavoué…».
Cet instant marque un tournant décisif dans la
vie de Lavigerie, qu'il qualifiera plus tard de son
« chemin de Damas », comme une confirmation
de ses aspirations apostoliques et de son
engagement   pour   une   coexistence   interreli-

Damas : éveil d’un dialogue interreligieux
À Damas, l’Émir Abdelkader n’est plus un chef
de guerre. Il est devenu un homme de sagesse,
respecté, écouté. En 1860, lorsque les violences
confessionnelles quittent le Mont-Liban pour
atteindre la ville, il comprend très vite que le
pire est en train de se préparer. Les chrétiens
sont menacés. Les rumeurs circulent. La colère
monte.
Installé à Damas depuis 1855, l’Émir voit les
tensions s’aggraver, nourries par les réformes
imposées à l’Empire ottoman et par les rivalités
entre Druzes et Maronites, attisées par les
puissances européennes. Son fils, dans le « Tuḥ-
fat Ez-Zâ’ir », raconte ces signes qui ne
trompent pas : des provocations, des symboles
religieux profanés, une violence qui s’installe
peu à peu dans les esprits. L’Émir alerte les
autorités, tente de calmer les esprits. En vain.
Lorsque les premières attaques éclatent, il
n’hésite pas. Il se rend dans les quartiers
chrétiens, parle, supplie presque. Puis il fait ce
que sa conscience lui dicte : il ouvre les portes
de sa maison. Des milliers d’hommes, de
femmes et d’enfants y trouvent refuge, tout
comme le personnel des consulats. On estime
qu’environ dix mille chrétiens doivent leur salut
à cette décision, prise dans l’urgence, mais avec
une détermination sans faille.

 33IQRA N°93   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 



gieuse fondée sur la tolérance et le respect
mutuel. 

Honneurs et distinctions internationales
L’acte de courage et d’humanité de l’Emir
Abdelkader lui valut une reconnaissance
immédiate et durable à l’échelle internationale.
En France, Napoléon III lui remit la Grand-croix
de la Légion d’honneur et augmente sa pension,
une marque officielle de gratitude pour son
action. La Grèce lui décerne la Grand-croix de
l’Ordre du Sauveur, et le Vatican le reconnut en
lui remettant l’Ordre de Pie IX.
Son engagement dépasse les frontières de
l’Europe : la Prusse lui décerne la Grand-Croix
de l’Aigle noir, la Russie celle de l’Aigle blanc, et
l’Empire ottoman l’honore de l’Ordre du
Medjidieh, première classe. Ces distinctions,
solidement documentées, témoignent de la
portée internationale de son courage.
À côté de ces décorations officielles, d’autres
hommages symboliques  témoignent  de  l’admi-

ration qu’il inspirait. Abraham Lincoln, prési-
dent des États-Unis, aurait offert des revolvers
décorés, et la reine d’Angleterre un fusil orné.
Bien que ces gestes soient moins faciles à
confirmer par des archives primaires, ils
apparaissent dans plusieurs biographies et
récits historiques de l’Émir.
Ces distinctions et hommages ne reflètent pas
seulement une reconnaissance officielle, elles
traduisent surtout la profonde admiration
qu’inspirait un homme capable de dépasser les
conflits religieux et politiques pour défendre la
vie humaine.
En vérité, l’Émir Abdelkader n’a jamais cessé
d’être libre. À Amboise, il médite, à Damas, il
agit, et partout, il élève les consciences. La
sculpture inaugurée en février 2022 sur les
bords de la Loire, Le Passage Abdelkader
installé à l’entrée de la ville, signé du sculpteur
tourangeau Michel Audiard et à l’initiative de
Benjamin Stora, rappelle que la véritable
grandeur dépasse les frontières et les épreuves.

 34IQRA N°93   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

Ph © Guillaume Souvant / AFP



— Salam Alaykoum Monsieur l’imam ! 

— Wa Alaykoum Essalam wa Rahmatoullahi wa Barakatouh, jeune
homme. Mais non, moi je ne suis pas l’imam, je suis le Recteur de la
Grande Mosquée de Paris. 

— Quoi ! Le Recteur ?! Et pourquoi il y aurait un Recteur dans une
Mosquée, c’est bizarre ?! En Principe, un recteur, c’est dans une
Académie ou un Rectorat, non ? 

— C’est vrai, mais aussi dans un établissement qui dépasse largement
les prérogatives d’un imam. Tu sais jeune homme, la Grande Mosquée
de Paris n’est pas qu’une Mosquée, c’est une véritable institution
ancrée dans le paysage républicain. C’est vrai qu’elle est un pôle
spirituel pour ceux qui cherche à combler leur vide spirituel, et c’est le
travail de ses imams, mais elle a aussi un pole socioculturel qui propose
énormément d’activités comme des conférences, des fêtes, des
expositions, des universités d’été et même un prix littéraire. 

Elle gère un institut musulman « Ibn Badis » et toutes ses filières en
France qui forment les futurs imams et les aumôniers de France.

Elle organise des distributions de repas pour les nécessiteux et des
aides pour les étudiants et organise aussi des colonies de vacances
pour nos enfants durant tout l’été.

Et pas que ça, elle produit aussi des émissions religieuses et culturelles
sur sa chaine Web TV et diffuse un magazine hebdomadaire intitulé  
IQRA avec des dizaines d’articles, tous plus pertinents les uns que les
autres.

Et oui, c’est tout ça la Grande Mosquée de Paris. Et savais-tu qu’elle est
classée « PATRIMOINE NATIONAL » et que cette année 2026, elle
célèbre le 100  anniversaire de sa création ? La Mosquée de Paris est
un phare pour les musulmans de France et une vitrine pour l’ensemble
de la communauté nationale, voire, internationale, et je n’exagère pas
en disant cela. Elle reçoit d’éminentes personnalités, françaises et
étrangères. En plus de cela, elle dirige une fédération de Mosquées sur
tout le territoire national. 

ème

Elle rayonne même en Europe, puisqu’elle préside le Conseil de
coordination de l’Alliance des Mosquées, Associations et Leaders
Musulmans en Europe « AMMALE ». Crois-tu qu’un simple imam serait
capable de réaliser tout cela ?

LA JEUNESSE FRANÇAISE
DE CONFESSION MUSULMANE Découvrons-là
16- DIALOGUE ENTRE UN JEUNE
ET LE RECTEUR DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS

 35

Par Cheikh Abdelali Mamoun



— Waou !! Et bien, j’avoue ça fait beaucoup de choses à la fois en effet !

— Et toi, mon garçon, tu fais quoi dans la vie ?

— Bin, à part mes études que je viens de lâcher récemment, pas grand-
chose, j’en avais marre des études et je ne sais pas vraiment quelle voie
suivre… pas grave toute façon, il y a ma daronne qui prend soin de
moi…

— Et tu trouves ça normal, de rester une charge pour tes parents, sans
aucune ambition ou perspective dans la vie ?

— Bin, non, mais vous voulez que je fasse quoi alors ?

— Tu es jeune, tu as toute la vie devant toi pour te construire. Mais si tu
veux réussir, tu dois être prêt à écouter quelques conseils du vieux sage
que je suis ? 

— Oui, allez-y, pourquoi pas ?

— Premièrement je t’invite à aimer ce que tu fais jusqu’à ce que tu
arrives à faire ce que tu aimes.

— Ensuite méfie-toi de ceux dont tu crois qu’ils sont avec toi, car quand
la hache est arrivée dans la forêt, les arbres ont dit : le manche est l’un
des notre.

— Au final, ces gens-là te brisent les jambes, te vendent les béquilles et
te font croire que c’est grâce à eux que tu peux marcher.

— Puis anticipe au maximum, les changements qui peuvent arriver
dans la vie, car il est préférable de prendre ce changement par la main,
avant qu’il ne nous prenne par la gorge.

— Choisis toujours l’endurance et l’effort, ils sont incontournables.
Pour pouvoir contempler un arc en ciel, il faut d’abord endurer la pluie.

— Et sache que tout le monde est un génie. Mais si on juge un poisson
sur sa capacité à grimper à un arbre, il passera sa vie à croire qu’il est
stupide et incapable.

— Et si tu commences un projet, sache que s’il y a du monde derrière
toi, c’est tant mieux, s’il n’y a personne ce n’est pas grave. Ton trajet tu
le traces, tu le poursuis et tu n’as que faire du « qu’en dira-t-on ». Et ne
demande pas la permission de voler, tes ailes t’appartiennent et le ciel
n’appartient à personne.

— Tu dois placer ta confiance en toi-même et en ton Seigneur. Cela
implique de t’en remettre à Lui avec foi, tout en veillant à mettre en
œuvre les moyens possibles et accessibles.

— Enfin, Avances sur ton chemin et n’abandonne pas dès le premier
échec, car c’est de ses échecs qu’on apprend tout, bien moins de ses
succès.

— Machallah !! ce que vous me dites là est magnifique ! Ca y est, c’est
décidé, je commence dès demain un nouveau projet, du mieux possible.

— Attention, il ne suffit de faire de ton mieux, tu dois savoir quoi faire,
ensuite faire de ton mieux. Allez Beslama Weldi, j’ai du travail moi
aussi.

— Merci Monsieur le Recteur, Merci ! vous êtes formidable ! Je
n’oublierai jamais vos recommandations, et tout ce que vous m’avez
dit…

 36



 37IQRA N°93   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

n’avait rien d’évident. Pourtant, anticipant
même la loi de 1905 sur la séparation des Égli-
ses et de l’État, le Pape de Rome avait com-
mencé à réfléchir à la participation des citoyens
catholiques dans une société laïque et pluralis-
te, grâce à quelques principes cardinaux :
respect de la propriété privée, devoir de justice
sociale, droit d’association, protection des plus
faibles, primat de la loi morale et du bien
commun. 
Cette réflexion, qui prendra le nom de « Doc-
trine sociale de l’Église », offre une grammaire
de l’engagement chrétien dans la cité, exprimée
dans des termes non religieux et compréhen-
sibles par tous, partant du principe que raison
et Révélation procèdent de la même source
divine. Dans ce cadre, voter est un devoir qui
doit être éclairé par ces principes et la politique
est une expression à grande échelle de la
charité.
Longtemps persécutés, les protestants voient
dans la laïcité l’aboutissement des promesses
d’égalité républicaine. Aujourd’hui, ils se com-
posent de deux grandes familles qui n’ont pas le
même rapport à la société. Le protestantisme
luthéro-réformé entretient une relation plutôt
confiante dans la société, où le chrétien est
appelé à s’engager pour le transformer et sa
contribution se pense comme une contribution
au débat. Le protestantisme évangélique est
souvent plus méfiant face au « monde », lieu à
convertir d’une façon radicale et sans comp-
romis.

Résonances 
abrahamiques
13  |    FIDÉLITÉ À DIEU
OU À SA PATRIE : L’EXPÉRIENCE
DES JUIFS ET DES CHRÉTIENS

Par Raphaël Georgy

Depuis l’Antiquité, chrétiens et juifs connais-
sent le fait d’être minoritaire dans leurs pays
respectifs. Avec le temps, ils ont développé,
chacun à leur manière, une façon d’être fidèle
à Dieu et à leurs concitoyens.

En 2026, les Français musulmans s’interrogent
souvent : comment être musulman dans une
France largement sécularisée ? En réalité, cette
question, à laquelle chacun répond différem-
ment, s’est posée dès l’Antiquité pour les autres
cultes. Au IIIᵉ siècle de l’ère chrétienne, le grand
maître du Talmud Mar Samuel à Babylone, dans
l’Irak actuel, formule ce principe : « La loi du
royaume est la loi ». Selon ce principe, les juifs
doivent respecter les lois civiles et fiscales du
pays où ils résident, tant qu’elles ne contre-
viennent pas directement à la loi juive. Il ne
s’agit pas seulement d’être pragmatique, ni de
montrer l’exemple, mais d’abord de reconnaître
que le pouvoir temporel assure un des attributs
divins de soutien de l’ordre social qui bénéficie
à toute la société. Ce principe sera réinvoqué
face à Napoléon Iᵉʳ par les notables juifs, qu’il
soupçonne de déloyauté. Mais bien sûr, cela
n’est pas sans condition : une loi inique,
arbitraire ou discriminatoire ne saurait béné-
ficier d’une reconnaissance religieuse.
On trouve la même tension, articulée différem-
ment, dans le catholicisme. Rappelons d’abord
que ce culte est passé en France, non sans
douleur et même affrontements physiques, de
religion d’État à une voix parmi d’autres. Ce  qui

© Leonard de Selva / Bridgeman 

Louis X accordant une charte aux juifs de France
les autorisant à revenir dans le Royaume



découle. Le président de la Fédération protes-
tante d’alors, le pasteur François Clavairoly,
avait dénoncé une « suspicion généralisée ». Au
moment de partir, le ministre de l’Intérieur de
l’époque dira finalement de lui qu’il fût « exi-
geant, mais loyal ».

En 2021, les débats autour de la loi confortant
le respect des principes de la République ont vu
les chrétiens et les juifs jouer un rôle de vigie et
parfois d’alerte des pouvoirs publics afin que la
lutte contre l’extrémisme et le séparatisme ne
rompe pas l’équilibre qui garantit la liberté
religieuse et surtout la liberté de  parole  qui  en

Ph © Reuters / Abdullah Rashid

 38IQRA N°93   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 



SABIL
AL-IMAN

LE POIDS DU SERMENT
ET LA DIGNITÉ DU VRAI

éclats spirituel
de la semaine

Ph © cosmin4000 

Quand la parole s’élève, le cœur est convoqué,
Car jurer n’est pas parler : c’est se lier.

Entre les lèvres et la conscience il y a un pont,
Que seuls traversent ceux qui craignent la trahison.

Le Livre n’est pas un décor ni un bouclier,
Il est un témoin silencieux devant l’Éternité.



 62

Le croyant sait que la parole n’est jamais
neutre. Elle engage, elle révèle, elle dénude
parfois. Dans une époque où l’on exige sans
cesse des preuves de loyauté, le serment est
devenu un geste chargé d’ambiguïtés. On jure
pour rassurer, pour convaincre, parfois pour
se protéger. Mais la tradition spirituelle de
l’is-lam rappelle une vérité simple et exigean-
te : le serment n’est pas un outil social, c’est
une épreuve morale.

Le Coran n’est pas un objet que l’on brandit
pour clore un débat ou faire taire un soupçon. Il
est un texte vivant, qui observe celui qui
l’invoque plus qu’il ne le protège. Jurer sur le
Muṣḥaf, ce n’est pas gagner en crédibilité
extérieure, c’est accepter un surcroît de res-
ponsabilité intérieure. Celui qui  jure  convoque

Par Cheikh Khaled Larbi

Dieu comme témoin de ce qu’il affirme ; il se
place, consciemment ou non, sous le regard du
Vrai.
C’est pourquoi le Prophète صلى الله عليه وسلم a toujours invité
à la sobriété dans le serment. La parole juste
n’a pas besoin d’être renforcée par des gestes
spectaculaires. Elle se suffit à elle-même lors-
qu’elle est enracinée dans la sincérité. Plus une
société doute, plus elle réclame des signes ;
plus la foi est soupçonnée, plus certains cro-
yants sont tentés de la surexposer. Mais la
spiritualité enseigne l’inverse : ce qui est vrai
n’a pas besoin de s’exhiber.
L’histoire de Kaâb ibn Mālik, lors de l’expé-
dition de Tabūk, en est l’illustration la plus
bouleversante. Face au Prophète صلى الله عليه وسلم, alors que
d’autres cherchent des excuses habiles et
mensongères, Kaâb choisit la vérité nue. Il
avoue son manquement, sans calcul, sans
justification stratégique. Ce choix lui coûtera
cher : l’isolement, le silence social, l’épreuve
intérieure. Mais il dira plus tard que jamais rien
ne lui fut plus précieux que cette vérité-là.



 63

La vérité n’est pas toujours confortable, ni
immédiatement utile. Elle peut isoler, fragiliser,
exposer. Pourtant, elle libère à long terme. Le
mensonge, même habillé de piété, crée une
fracture intime. Il peut rassurer un instant, mais
il corrompt durablement. Le Coran ne demande
pas au croyant d’être irréprochable ; il lui
demande d’être véridique. La sincérité ne
supprime pas la faute, elle empêche la corrup-
tion du cœur.
Dans le contexte contemporain, cette leçon est
essentielle. Lorsque la foi musulmane visible
est perçue comme suspecte, le croyant peut
être tenté de prouver, d’expliquer, de jurer. Or
la voie de la foi n’est pas celle de la
démonstration permanente. Elle est celle de la
constance, de l’éthique quotidienne, de la
cohérence silencieuse. La citoyenneté morale
ne se proclame pas, elle se pratique.
Le serment, dans cette perspective, redevient
ce qu’il n’aurait jamais dû cesser d’être : un acte
rare, grave, presque redouté. On ne jure que
lorsque la vérité est claire et que l’intention est
pure. On ne jure pas pour convaincre l’autre,
mais pour se lier soi-même devant Dieu. Celui
qui abuse du serment fragilise sa parole ; celui
qui le respecte protège sa dignité.
Le croyant marche ainsi sur un chemin étroit :
ni dissimulation honteuse de sa foi, ni
ostentation défensive. Il avance avec droiture,
sachant que Dieu n’attend pas de lui des
serments répétés, mais un cœur véridique et
des actes justes. La foi ne cherche pas à
dominer l’espace public ; elle cherche à habiter
l’âme avec justesse.

La vérité n’est pas un cri, c’est une tenue,
Elle ne s’impose pas, elle se maintient.

Celui qui jure sans vérité s’allège un instant,
Mais celui qui dit vrai porte un poids salvateur.

Entre parole offerte et conscience engagée,
Le chemin de la foi est celui de la dignité.

Ph © Truecreatives



Ô Allah,

Ô Toi qui fais tenir les cieux sans pilier,
Et les cœurs sans les briser,

Ô Toi qui connais nos silences mieux que nos discours,
Et nos intentions mieux que nos contours.
Nous venons à Toi sans slogan ni détour,

Avec des âmes lourdes et des espoirs en retour.

Ô Toi qui réunis sans confondre,
Et qui distingues sans séparer,

Fais de nos cœurs des demeures sûres
Et de nos paroles des semences pures.

Accorde à notre vivre-ensemble vérité et clarté,
Et à nos lendemains justice, cohésion et sérénité.

Âmîn ô seigneur des mondes

Ph © Guillaume Sauloup



D’après Anas, qu’Allah l’agrée, le Prophète صلى الله عليه وسلم a
dit : 

« Tout don (Minhah) est sujet à restitution,
et les gens sont tenus par leurs engagements

dès lors qu’ils sont conformes à la vérité
et au droit. »

HADITH AUTHENTIQUE,

RAPPORTÉ NOTAMMENT PAR IBN MÂJAH, N° 2399

Ce hadith prophétique établit un principe
éthique et civique de portée générale, faisant
du respect des engagements le fondement des
relations entre l’individu et son environnement
social et politique. En effet, le terme « con-
ditions » mentionné dans le hadith ne se limite
pas aux contrats écrits ou aux accords
particuliers, mais s’étend à tout engagement
volontaire que l’homme accepte, qu’il soit
d’ordre religieux, civil ou social. Ainsi, il
apparaît que la citoyenneté n’est pas une
identité imposée de l’extérieur, mais un pacte
éthique fondé sur la confiance, la transparence
et le respect des engagements, faisant de la
sincérité dans l’obligation le socle de la vie
commune et de la stabilité de la communauté.
Comme nous le soulignons constamment, la
réalité de la communauté musulmane fait face
à des défis continus dans la conciliation entre
appartenance religieuse et appartenance natio-
nale, où se  pose  fréquemment  la  question  :  la 

90  |    LA RELIGION EST UN PACTE
MORAL, LA CITOYENNETÉ
UN ENGAGEMENT CONTRACTUEL

 43

Le Hadith
de la semaine

Par Cheikh Younes Larbi

Ph © doidam10



intentions lors de toute manifestation
religieuse publique, le Hajj, la Omra,
l’habillement ou les rites, considérés comme
des signes d’éloignement ou de « désassimi-
lation », alors que ces mêmes questions ne sont
pas soulevées pour des pratiques religieuses
similaires chez les adeptes d’autres
confessions. Cette inégalité de traitement ne
favorise pas la cohésion sociale souhaitée par
tous, mais engendre le doute et un sentiment
d’exclusion. Elle témoigne également d’une
méconnaissance ou d’une interprétation erro-
née de la laïcité, même parmi certains de ses
partisans, qui la réduisent à l’exclusion de la
religion de l’espace public, alors qu’en réalité
elle constitue un cadre légal visant à organiser
la cohabitation et protéger les libertés. 
Elle offre une opportunité à toutes les religions,
et non à l’Islam seulement, pour faciliter la
coexistence et la fidélité à la citoyenneté,
notamment à travers le principe de liberté de
conscience. Tant que l’expression religieuse ne
porte atteinte ni à l’ordre public ni aux droits
d’autrui, elle ne constitue pas une violation
civile. L’histoire de la France montre que la
présence de la religion dans l’espace public a
longtemps été un usage commun et ce qui
apparaît aujourd’hui comme une « choc » ne
l’était pas à certaines périodes antérieures.
Pour cette raison et d’autres, la Grande
Mosquée de Paris appelle à une réinterpré-
tation de la laïcité dans ce sens, ouvrant la voie
à une lecture plus apaisée et moins conflic-
tuelle de la relation entre foi et citoyenneté.
Ainsi, en profondeur, ce hadith ne demande ni
au musulman d’abandonner sa foi, ni à la
société de tolérer la transgression des lois, mais
établit un critère simple et clair : « Celui qui
respecte les conditions de la vie commune est
pleinement partenaire de celle-ci. » Dans ce sens,
le hadith répond à la question fondamentale
qui s’impose aujourd’hui : comment être à la
fois musulman pleinement croyant et citoyen
pleinement responsable ? La réponse est que
l’on n’a pas à choisir entre les deux, mais que la
fidélité sincère à ses engagements envers Allah
et envers la société, permet d’accomplir les
deux pleinement.

 44IQRA N°93   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

pratique religieuse musulmane est-elle en
contradiction avec le respect des obligations
civiles ? Le hadith répond que le respect de ce
qui est juste constitue la base, que ce soit dans
la religion ou dans les lois civiles, et que
l’accomplissement loyal des conditions est ce
qui rend une personne digne de confiance aux
yeux des autres. Ainsi, la citoyenneté ne
consiste ni à se dissoudre ni à renier son
identité religieuse, contrairement à certaines
conceptions erronées ; elle est plutôt un
respect concret des engagements et des pactes,
contribuant au service de l’intérêt général et au
respect des droits et devoirs.
Il devient alors clair pour le lecteur que les
accusations répétées de double allégeance
portées contre les musulmans révèlent
davantage une défaillance dans la perception
qu’ils ont de leur religion et de leur société,
qu’un réel manquement dans leur compor-
tement. Ces accusations partent de l’idée
fausse que la foi et la fidélité aux principes
religieux impliqueraient nécessairement une
trahison de l’espace national.
Parmi les manifestations les plus fréquentes de
cette distorsion figurent  les  jugements  sur  les



émergé au XIXᵉ siècle avec l’avènement des
systèmes civils modernes. Il se distingue ainsi
de la notion classique d’établissement ou de
résidence que représentait la hijra dans l’his-
toire islamique, à une époque où les musulmans
vivaient majoritairement au sein d’États islami-
ques unifiés par des liens religieux et doctri-
naux, sans contradiction aucune entre les obli-
gations religieuses et les engagements civiques.
Or, les réalités contemporaines ont profondé-
ment évolué. Les musulmans vivant aujourd’hui
en Europe, en Amérique du Nord  et dans
d’autres régions du monde résident dans des
sociétés à caractère laïque, qui garan-tissent,
dans une large mesure, la liberté de conscience,
l’exercice du culte et l’accès aux droits civiques.
Dès lors, il nous a paru nécessaire, dans le cadre
de cette revue, d’ouvrir une rubrique de
réflexion synthétique et rigoureuse sur la
question de la natura-lisation, à la lumière de
critères juridiques islamiques clairs, articulant
le texte révélé, la réalité sociale et l’intérêt
général de la communauté musulmane.

Nous avons le plaisir de vous accueillir dans ce
nouveau numéro hebdomadaire, consacré à
l’examen d’une question controversée qui
préoccupe nombre de musulmans vivant dans
les sociétés occidentales : celle de l’acquisition
de la nationalité d’un État non musulman. Il
s’agit, en substance, de la démarche par
laquelle un musulman sollicite d’un État régi
par des lois non islamiques, et dont la majorité
de la population n’est pas musulmane, d’être
admis parmi ses ressortissants. De cette
acceptation découle un ensemble de droits et
d’obligations engageant les deux parties dans
le cadre d’un contrat civil moderne.

11  |    LA CITOYENNETÉ DANS LES ÉTATS NON MUSULMANS :
 LE STATUT JURIDIQUE DE LA NATURALISATION

Par Cheikh Younes Larbi

LES AFFAIRES CONTEMPORAINES 
 À LA LUMIÈRE DU TEXTE ET DE LA SAGESSE

   Mizan El-Qadhaya 

 45

LA CITOYEN-
NETÉ

L’effet juridique le plus marquant
de la naturalisation réside dans
l’acquisition du statut de  citoyen  à

part entière, lequel confère à son titulaire
l’ensemble des droits reconnus aux nationaux
d’origine, tout en l’assujettissant aux mêmes
devoirs et responsabilités. Ce concept de
nationalité, tel qu’il  est  entendu  aujourd’hui,  a



re non musulmane, tant qu’il était en mesure d’y
pratiquer librement sa religion. A ce propos, le
tâbi’î ʿAṭā ibn Abî Rabâḥ rapporte, d’après
Aïcha رضي الله عنها, dans son exposé sur le sens
profond de l’émigration, ces paroles signifi-
catives : « Le croyant adore son Seigneur où qu’il se
trouve » (rapporté par El-Boukhârî]. Ce témoig-
nage constitue une preuve pratique que la
résidence, voire l’appartenance juridique à un
État non musulman, n’implique pas nécessai-
rement l’abandon de l’identité religieuse, dès
lors que la liberté de culte est garantie.
Par ailleurs, la naturalisation contemporaine
présente des avantages concrets et notables
pour les musulmans vivant en situation
minoritaire. Elle leur assure une résidence
stable, la liberté de déplacement et de voyage,
l’accès au travail, la participation à la vie sociale
et civique, et leur permet d’édifier des lieux de
culte, de fonder des établissements scolaires,
ainsi que des centres culturels et éducatifs à
vocation religieuse. Cette réalité est aujour-
d’hui largement observable : dans de nombreux
pays, les musulmans ont pu, grâce à leur statut
juridique et à leurs droits civiques, structurer
leurs institutions et pratiquer leur religion dans
un climat de sécurité et de sérénité. Cela
illustre concrètement la mise en œuvre des
objectifs de la charia visant à préserver la
religion, la vie, les biens et la dignité humaine.
En définitive, la naturalisation dans les pays
occidentaux ne saurait être réduite à une
simple formalité administrative. Elle peut
constituer, lorsqu’elle est envisagée avec
discernement et dans le respect des principes
islamiques, un moyen légitime de réaliser des
intérêts individuels et collectifs, de protéger la
foi et la famille, de garantir la liberté de culte, et
de contribuer à l’édification d’une société har-
monieuse et équilibrée. Cette approche s’ins-
crit pleinement dans l’esprit de la charia, fondée
sur la sagesse, la modération et le vivre-
ensemble, au service du bien commun des
musulmans et de l’ensemble des citoyens.

Allah est plus savant, et Sa science est suprême.

LIBERTÉ
RELIGIEUSE

De même, le Prophète صلى الله عليه وسلم a
reconnu la validité du séjour du
croyant à La Mecque,  alors  ter-

 46

conditions, notamment la préservation de
l’identité islamique et la capacité d’exercer
librement les pratiques religieuses. Le
musulman vivant dans un tel contexte peut en
effet trouver dans la naturalisation un moyen
d’assurer sa stabilité personnelle et familiale,
de préserver ses intérêts légitimes, et de
contribuer positivement au développement de
la société dans laquelle il vit ainsi qu’à
l’organisation de sa communauté, sans que cela
n’entraîne une atteinte à sa foi ou à son
appartenance religieuse. Les partisans de cette
position s’appuient sur des fondements
scripturaires solides, parmi lesquels la parole
divine : « Et quiconque émigre dans le sentier
d'Allah trouvera sur terre maints refuges et
abondance ». (En-Nisa' :100), indiquant que le
déplacement ou l’établissement dans un autre
pays peut constituer un moyen légitime
d’assurer la sécurité, la dignité et l’intérêt, dans
le respect des principes islamiques.

NATIONALITÉ
ET APPARTE-
NANCE RELI-

GIEUSE

C’est dans cette perspective que
de nombreux juristes musulmans
contemporains ont estimé licite
l’acquisition de la nationalité d’un
État non musulman, sous  certaines

BÉNÉFICES
INDIVIDUELS

ET COLLECTIFS

Ils invoquent également un prin-
cipe fondamental du droit musul-
man, à savoir la prise en considé-
ration des intérêts reconnus par la 

Loi révélée, qu’ils soient individuels ou collec-
tifs, dès lors que les moyens permettant de les
réaliser sont licites en eux-mêmes et ne
contredisent aucun texte catégorique. Le Coran
affirme ce principe en ces termes : « Celui qui
veut atteindre la Guidée le fait pour lui-même »
(Ez-Zumar :41), soulignant ainsi que l’être
humain est autorisé à emprunter les voies qui le
conduisent au bien et à la rectitude, et que les
fruits d’un choix éclairé bénéficient à la fois à
l’individu et à son environnement. Ce fonde-
ment ouvre la voie à un effort d’interprétation  
contemporain, attentif à réalités actuelles et
soucieuse d’établir un équilibre harmonieux
entre les textes et les finalités de la charia, sans
jamais porter atteinte à ses constantes.



Le vrai
du faux

 47IQRA N°93   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

Cette expression est largement répandue
parmi les gens et est le plus souvent employée
dans un but d’intimidation et de dissuasion
contre le faux serment, en particulier lorsqu’il
est prêté sur le Noble Coran. Beaucoup pensent
qu’il s’agit d’un hadith prophétique ou d’un
texte religieux explicite, alors qu’en réalité il
s’agit d’une formule courante dont on ne con-
naît aucune occurrence, sous cette formulation
précise, ni dans le Coran ni dans la Sunna
prophétique.
Elle ne constitue ni un hadith ni un propos
traditionnel authentifié ; il s’agit plutôt d’une
formulation incitative visant à mettre en garde
avec la plus grande fermeté contre le fait de
célébrer un serment par Allah, ou par Sa Parole,
puis de s’abandonner au mensonge.

Authenticité de la parole du point de vue de la
transmission
Aucun hadith attribué au Prophète صلى الله عليه وسلم n’a été
authentifié avec la formulation : « Quiconque
jure mensongèrement sur le Coran a mécru », pas
plus que cette expression n’a été rapportée  des

PROPOS POPULAIRE, ET NON HADITH :
64  |   ‘JURER FAUSSEMENT SUR LE CORAN RELÈVE DE LA MÉCRÉANCE’

Nombreux sont les propos qui circulent sur les
lèvres des gens et se répandent dans les
assemblées comme sur les réseaux sociaux, au
point que l’on en vient à croire qu’ils relèvent
du hadith prophétique authentique ou de
textes religieux établis, alors qu’il n’en est rien
en réalité. Certains ne sont que des proverbes
courants, des maximes populaires, des opi-
nions juridiques, ou encore des formules
moralisatrices dépourvues de tout fondement
dans la Sunna.
C’est dans cette perspective qu’est née l’idée
de cette rubrique intitulée « Propos popu-
laires, mais non Hadith authentique », dont
l’objectif est de mettre en lumière la réalité de
ces propos, d’en dissiper les confusions, et d’en
examiner le degré d’authenticité ainsi que leur
conformité à la loi islamique. Cela, en s’ap-
puyant sur le Noble Coran, la Sunna prophé-
tique authentique et la méthodologie des
savants.
La parole retenue pour cette semaine est la
suivante : « Jurer mensongèrement sur le Coran
relève de la mécréance ».

Ph © SERHAT TUĞ

Par Cheikh Rachid Benchikh



Deuxièmement : le serment mensonger constitue-t-
il une mécréance ?

Le fait de jurer mensongèrement sur le
Coran ne constitue pas, en soi, un acte de
mécréance ; il relève plutôt des péchés
majeurs, sans faire sortir son auteur de
l’islam. 
De manière générale, le simple fait de jurer
faussement, fût-ce sur le Coran, demeure
un péché extrêmement grave et une faute
majeure, mais il n’est pas considéré, selon
l’avis de la majorité des savants, comme une
mécréance entraînant l’exclusion de la foi.
Allah, exalté soit-Il, dit : « Mais Il vous tient
rigueur pour les serments que vous avez
contractés délibérément » (El Maïda :89).
Ce verset indique l’existence d’une
responsabilité et d’une sanction, sans pour
autant impliquer une sortie de l’état de
croyance. »

En conclusion, l’expression « Quiconque jure
mensongèrement sur le Coran a mécru » ne
constitue pas un hadith prophétique et il n’est
pas permis de l’attribuer au Prophète صلى الله عليه وسلم. Le
faux serment prêté sur le Coran ou sur Allah,
exalté soit-Il, relève du serment pernicieux (el-
Yamin el-ghamoûs), et compte parmi les
péchés les plus graves et les plus lourds de
conséquences.
Toutefois, il ne constitue une mécréance
entraînant la sortie de la communauté musul-
mane que s’il s’accompagne d’une croyance
impliquant la mécréance. Il incombe au
croyant de magnifier la Parole d’Allah, exalté
soit-Il, de préserver les serments de tout
mensonge, et de mettre en garde contre la
diffusion de propos présentés comme des
hadiths sans vérification préalable.
En définitive, rectifier les concepts et rat-
tacher les paroles à leurs sources authenti-
ques relève de la vénération de la loi
islamique, participe à la défense de la Sunna
prophétique, et contribue à préserver son
intégrité contre les ajouts étrangers et les
confusions.

 48

Compagnons, qu’Allah les agrée. Par consé-
quent, il n’est pas permis de l’attribuer au
Prophète صلى الله عليه وسلم ni de la considérer comme un
hadith prophétique, car « mentir au sujet du
Messager d’Allah صلى الله عليه وسلم compte parmi les péchés les
plus graves ».

Le sens de la parole et son degré de
conformité à la loi islamique
Bien que cette expression ne soit pas un hadith,
le sens qu’elle suggère appelle une clarification
juridique détaillée.

Premièrement : le serment par Allah ou par Sa
Parole

Le Noble Coran est la Parole d’Allah, exalté
soit-Il, et jurer par lui relève donc du serment
par Allah Lui-même. Les savants sont unanimes
pour considérer que le serment mensonger par
Dieu fait partie des péchés majeurs. Il est
désigné sous le nom de serment pernicieux (el-
Yaminel-ghamoûs).
Le serment pernicieux est un serment men-
songer par lequel une personne s’approprie
injustement le droit ou le bien d’autrui. À pro-
pos de ce serment mensonger, le Prophète صلى الله عليه وسلم a
averti que quiconque jure afin de s’emparer
injustement du bien d’un musulman s’expose au
Feu, et se voit interdire le Paradis ; selon une
autre formulation, il rencontrera Dieu alors
qu’Il sera exaspéré contre lui.



c’est la première fois. Chaque boîte distribuée
est accueillie par un sourire, un merci, parfois
un simple hochement de tête, mais c’est
suffisant pour remplir l’espace de chaleur
humaine.

Notre
mosquée

Par Nassera Benamra

 49IQRA N°93   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

En ce froid dimanche 28 décembre 2025 à
Paris, la Grande Mosquée de Paris est déjà en
effervescence. Quelques bénévoles de l’asso-
ciation ADRA s’activent, les mains gantées
pour certains, les manteaux serrés, pour se
protéger contre le vent. Leurs gilets verts,
jaunes et oranges les distinguent. Sur de
grandes tables, des boîtes-repas chaudes et
des paniers alimentaires sont soigneusement
disposés, prêts à être distribués.

Peu à peu les bénéficiaires arrivent ; certains
sont accompagnés d’enfants aux joues rouges
de froid, d’autres avancent seuls.  Pour  certains

62  |    À LA GRANDE MOSQUÉE
DE PARIS, DES GESTES
QUI FONT GARDER LE SOURIRE,
EN PLEIN HIVER

Une mère, tenant la main de l’un de
ses enfants tandis que le second joue
dans le jardin de la mosquée, par-
ticipe pour la première fois à cette
distribution. Elle exprime sa joie de
pouvoir partager un repas chaud
avec ses enfants, soulagée d’échap-
per, le temps d’un déjeuner, à une
lourde inquiétude. Un étudiant, le sac
à dos chargé, confie simplement : « Ça
change une journée, vraiment… merci. »
Les bénévoles, eux, connaissent bien
ces sourires. Ils les considèrent
comme la récompense silencieuse de
leurs heures passées à préparer les
boîtes-repas et les paniers alimen-
taires, avec le soutien des employés
de la Grande Mosquée de Paris. 

L’ambiance est simple, mais très vivante : des
enfants jouent alentour, des touristes visitent
les lieux et s’approchent parfois pour
comprendre ce qui se passe. Lorsque le menu
est un couscous, ils le savourent eux aussi, car la
générosité de la Mosquée s’adresse à tous. De
leur côté, les bénévoles veillent à ce que chacun
ait reçu sa boîte, dans une atmosphère
ponctuée de conversations, de rires et de
paroles chaleureuses. Ici, chaque boîte n’est pas
seulement un repas, mais un petit grain de sel
dans le quotidien de celles et ceux qui
traversent des moments difficiles.
A la Grande Mosquée de Paris, tout le monde
sait bien que la solidarité n’est pas un geste
abstrait, elle se vit. Et parfois, un simple
couscous emballé dans une boite, suffit à
réchauffer les cœurs autant que les corps.
Ce jour-là, en plein froid de décembre, il n’y
avait pas seulement des boîtes et des paniers
distribués, il y avait des sourires, des ren-
contres, des étincelles d’humanité. Et pour
quelques heures, ces instants ont rappelé à tous
que la chaleur humaine peut faire oublier
l’hiver, même pour un moment.



À LA DÉCOUVERTE
DES MOSQUÉES

DU MONDE

LUMIÈRE ET LIEUX SAINTS DE L'ISLAM

85. La mosquée
d’Aboû Saïd el-Bâdji



l’entrée de Sidi Bou Saïd, sur l’actuelle place du 7 Novembre, la mosquée d’Abou
Saïd el-Bâdji ne s’impose pas : elle s’accorde. Elle ne cherche ni la monumentalité
ni  la  rupture,  mais  l’inscription  patiente  dans  un  paysage  spirituel,  urbain   et

LA MOSQUÉE D’ABOÛ SAÏD EL-BÂDJI
ARCHITECTURE D’UN RETRAIT HABITÉ

À

 51

marin, façonné par des siècles de retraite, de veille et de prière.

Par Noa Ory

Une architecture de continuité
L’édifice relève d’une architecture tunisienne
classique, issue d’un long héritage maghrébin
où la mosquée n’est pas conçue comme un
objet isolé mais comme un nœud du tissu
urbain. Les volumes sont bas, ramassés,
composés de masses pleines, orthogonales,
enduites de chaux. Rien n’est gratuit : chaque
mur porte, chaque angle stabilise, chaque
surface renvoie la lumière.
Le blanc, omniprésent, n’est pas un choix
esthétique tardif mais une matière fondatrice.
Il absorbe le soleil, protège de la chaleur, efface
les aspérités du temps. Il donne à l’ensemble
une unité minérale, presque  ascétique,  qui  fait
dialoguer  la  mosquée  avec  les  maisons   voisi-

nes, elles-mêmes soumises à la même règle
chromatique.

Le bleu comme ponctuation
Le bleu céleste des portes, grilles et volets
intervient par touches maîtrisées. Il n’orne pas
il rythme. Dans la tradition de Sidi  Bou  Saïd,  le



le depuis les terrasses. Leur répétition douce
structure l’ensemble sans hiérarchie brutale,
traduisant une conception de l’espace sacré
fondée sur l’équilibre plus que sur l’axe.
Les toits-terrasses, éléments majeurs de
l’architecture tunisienne, prolongent la mos-
quée vers le ciel et la mer. Ils rappellent que le
bâti, ici, est aussi un lieu d’observation, de
silence et de retrait, fidèle à la vocation
spirituelle de celui dont il porte le nom.

 52

bleu protège, apaise, inscrit le bâti dans une
symbolique méditerranéenne où le ciel et la
mer se répondent. Ici, l’architecture ne se
détache jamais de son environnement ; elle en
épouse la palette.:

Le minaret : une verticalité retenue
Le minaret carré, fidèle à la tradition
ifriqiyenne, s’élève sans emphase. Sa hauteur
reste mesurée, son décor quasi absent. Il ne
domine pas le village, il veille. Cette verticalité
contenue rappelle la fonction première du lieu :
appeler, non impressionner ; signaler, non écra-
ser. C’est une architecture de la présence
discrète, non de l’affirmation ostentatoire.

Coupoles et toitures : une horizontalité spi-
rituelle
Les coupoles blanches, basses et pleines,
reposent sur des volumes simples. Elles
couvrent les espaces de prière secondaires et
s’inscrivent dans une logique horizontale,  lisib-



au lieu. L’architecture porte cette mémoire :
elle est architecture du retrait, du guet silen-
cieux, de la fidélité au seuil.
La proximité de la zaouïa et du mausolée inscrit
la mosquée dans une géographie spirituelle où
le bâti ne célèbre pas le saint, mais prolonge sa
voie : simplicité, endurance, présence discrète
au monde.

Une architecture de justesse
La mosquée d’Aboû Saïd el-Bâdji n’est ni
spectaculaire ni décorative. Elle est juste. Juste
dans ses proportions, juste dans ses matières,
juste dans son rapport au paysage et à l’his-
toire. Elle incarne une forme d’intelligence
architecturale musulmane où le sacré ne s’af-
fiche pas, mais se dépose lentement, à hauteur
d’homme, entre la mer, la pierre et le ciel.

 53

L’intérieur : clarté, ampleur, dépouillement
À l’intérieur, la mosquée déploie une sobriété
lumineuse. Les murs blancs, les colonnes
simples, les tapis aux motifs arabes discrets
composent un espace à la fois vaste et lisible,
capable d’accueillir de nombreux fidèles sans
rompre l’unité visuelle. Le mihrab, peu saillant,
s’intègre au mur dans une retenue formelle qui
laisse la primauté à l’acte de prière.
Ici, l’ornement n’est jamais premier. L’architec-
ture sert la fonction, la fonction sert la
présence intérieure.

Architecture et sainteté
Cette mosquée est indissociable de la figure
d’Aboû Saïd el-Bâdji, maître spirituel, ascète,
veilleur des côtes, formé à la Zaytouna, et dont
la retraite sur ce  promontoire  donna  son  nom









Chez les médecins arabes d’El-Râzî à Ibn Sīnā
(Avicenne) le séné n’est pas un simple remède
empirique : il est décrit, dosé, classé. Il appar-
tient à une médecine rationnelle, héritière de
Galien et d’Hippocrate, mais enrichie, corrigée,
systématisée. Le Canon de la médecine
d’Avicenne, qui fera autorité en Europe jusqu’à
la Renaissance, mentionne le sannā parmi les
substances purgatives majeures, en précisant
ses effets, ses risques, et les précautions
d’usage. Le mot, comme la chose, est déjà
stabilisé.
Lorsque l’Europe médiévale redécouvre les
sciences antiques par le biais des traductions
arabo-latines, Tolède, Salerne, Montpellier, le
terme est importé presque sans transfor-
mation. Sannā devient senna, puis séné en fran-
çais, preuve d’un emprunt direct, non médiatisé
par le grec classique, mais par le grec et le latin
médicaux tardifs, eux-mêmes nourris de sour-
ces arabes. Le mot entre ainsi dans le lexique
savant avant de gagner la langue commune.
À partir du XVIIᵉ siècle, séné est pleinement
installé dans le français. Il  ne  désigne  plus  seu-

Il est des mots qui ont traversé les siècles
comme des remèdes : amers, nécessaires,
parfois redoutés, mais toujours transmis avec
soin. Séné appartient à cette famille discrète
de termes médicinaux dont l’histoire lin-
guistique épouse fidèlement l’histoire des
savoirs. Sous son apparence sobre, presque
austère, il conserve la mémoire d’un long
voyage intellectuel, scientifique et culturel un
voyage qui commence en arabe, dans les
traités de médecine du monde islamique
médiéval.

Le français séné vient du latin senna ou sena, lui-
même emprunté à l’arabe نّا nom d’un ,(sannā) سَ
arbuste dont les feuilles et les gousses
possèdent des propriétés laxatives puissantes.
Dans les dictionnaires arabes classiques, sannā
désigne précisément cette plante médicinale,
largement utilisée dans la pharmacopée savan-
te comme dans les pratiques populaires. Le mot
est ancien, solidement attesté, et circule très
tôt dans les ouvrages médicaux traduits ou
composés en arabe entre le IXᵉ et le XIIIᵉ siècle.

Les Mots
voyageurs

 57IQRA N°93   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

D’après le Dictionnaire des mots français
d’origine arabe de Salah Guermiche

Ph © magicflute002 

79  |    SÉNÉ
سنّا

Par Noa Ory



lement la plante exotique, mais le principe actif,
la drogue laxative, l’infusion prescrite ou
redoutée. Le mot s’entoure alors d’une aura
sociale : celle des médecines domestiques, des
apothicaires, des purges imposées autant que
subies. La langue, fidèle à son génie métapho-
rique, s’en empare. « Passer le séné » devient
une expression proverbiale : concéder, transi-
ger, accepter un désagrément en échange d’un
autre. Le remède entre dans la morale, puis
dans la littérature.
Edmond Rostand en offre un témoignage écla-
tant dans Cyrano de Bergerac. Lorsque Cyrano
refuse les compromissions, il évoque ce monde
de concessions où l’on « donne du séné par désir
de rhubarbe » : la formule est savante, ironique,
presque cruelle. Le mot conserve sa charge
médicale, mais il est désormais chargé de sens
symbolique : il signifie l’arrangement, la comp-
romission, la petite purge acceptée pour
obtenir une faveur plus douce. L’arabe sannā,
passé par la science, irrigue ainsi la poésie
française.
Ce trajet lexical n’a rien d’anecdotique. Il
rappelle que la langue française, jusque dans
ses termes les plus techniques ou les plus
concrets, est traversée par l’héritage arabe.
Non pas un héritage décoratif ou marginal, mais
un legs structurant : celui des sciences, de la
médecine, de la rationalité expérimentale. Séné
est un mot modeste, presque ingrat. Pourtant, il
porte en lui une histoire de transmission savan-
te, de traductions patientes, de manuscrits
copiés, commentés, disputés.
Ainsi, chaque fois que le français prononce
séné, il répète sans le savoir un mot arabe vieux
de plus d’un millénaire. Il rappelle que la langue
n’est jamais pure, mais toujours composite ;
jamais close, mais hospitalière. Et que même les
remèdes les plus amers peuvent laisser, dans
les mots, une trace durable, celle d’un savoir
partagé.

 58

Ph © TARIK KIZILKAYA



Ph © Guillaume Sauloup





  61

60 idées fausses sur les migrations décryptées et déconstruites, pour sortir des discours qui laissent
croire qu’une politique d’accueil est impossible.
Une nouvelle édition qui tient compte de tous les événements survenus depuis la première édition
(guerre en Ukraine, arrivée au pouvoir de Giorgia Meloni, élection de Donald Trump, Pacte européen
sur la migration et l’asile, loi immigration en France…). 
Un ouvrage accompagné par 20 associations et organisations impliquées sur la question des migra-
tions.

Plumes en éveil :
un livre coup de cœur

EN FINIR AVEC LES IDÉES FAUSSES SUR LES MIGRATIONS
SOPHIE-ANNE BISIAUX

RÉSUMÉ 



Le dessin
de la semaine

PAR JUSTIN MARRON

  62



La citation
de la semaine

   63

 L'égalité, c'est l'âme de la République.

GEORGES CLEMENCEAU

DISCOURS DU 6 DÉCEMBRE 1893



Événements
à venir ou en cours

"Et tout devient couleur" : les natures
mortes de Baya Mahieddine

Dans l’atmosphère recueillie de la Grande
Mosquée de Paris, les œuvres de Baya
Mahieddine (1931–1998), figure majeure de
l’art moderne algérien, s’installent avec la
sérénité d’une évidence.
L’exposition « Et tout devient couleur », organi-
sée sous l’égide du recteur Chems-eddine Hafiz,
par Ayn Galle met en lumière une facette peu
explorée de son œuvre : ses natures mortes, où
couleurs et symboles tissent un véritable
langage.
Cet hommage s’inscrit dans une continuité
historique et symbolique. En 1947, lors de la
première exposition de Baya à la galerie Maeght
à Paris, Kaddour Ben Ghabrit, fondateur de la
Grande Mosquée, honorait l’événement de sa
présence. Près de quatre-vingts ans plus tard, le
recteur Chems-eddine Hafiz prolonge cet
héritage en affirmant la vocation de la Mosquée
comme lieu de culte ouvert à la culture, à la
transmission et au dialogue entre les civilisa-
tions.

Une exposition organisée par Ayn Gallery, avec le
soutien de la famille Mahieddine, sous la super-
vision de la commissaire d'exposition, Yasmine
Azzi-Kohlhepp.

EXPOSITION

du 13 déc. 2025 au 12 janv. 2026 (9h-18h)
sauf les vendredis

Grande Mosquée de Paris
PLACE DU PUITS DE L’ERMITE, 75005 PARIS

entrée comprise
dans le parcours de visite

 64IQRA N°93   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

"Yennayer’Art" : entre racines et rêves

La Grande Mosquée de Paris ouvrira ses portes
à une célébration culturelle dédiée à Yennayer,
le Nouvel An amazigh 2976, à travers une
programmation artistique inédite.
Bien plus qu’une tradition culinaire marquée par
un repas rituel ou des douceurs partagées,
Yennayer est avant tout une fête de
transmission, de mémoire collective et de
création.
Pendant deux jours, l’artiste HAMSI Boubeker,
invité d’honneur de l’événement, conviera le
public à un voyage sensible et poétique à travers
les expressions artistiques amazighes. 

JOURNÉES CULTURELLES

LES 17 ET 18 JANV. 2026 (10h-17h)

Grande Mosquée de Paris
PLACE DU PUITS DE L’ERMITE, 75005 PARIS

entrée comprise
dans le parcours de visite

"Face à la drogue et à son trafic"

La Grande Mosquée de Paris s'empare d'un
sujet d'importance à l'occasion d'un colloque le
21 janvier 2026 (10h-17h).
Ce colloque mobilisera une large palette
d'universitaires, d'experts de terrain et de
responsables religieux pour comprendre et
lutter contre ce fléau en France.
Retrouvez le programme sur notre site internet
grandemosqueedeparis.fr

COLLOQUE

MERCREDI 21 JANV. 2026 (10h-17h)
sauf les vendredis

Grande Mosquée de Paris
PLACE DU PUITS DE L’ERMITE, 75005 PARIS

SUR INSCRIPTION GRATUITE
GRANDeMOSQUEEDEPARIS.FR











Publié le 7 janvier 2026

Grande Mosquée de Paris
Tous droits réservés



Ph © Guillaume Sauloup


