
LE MAGAZINE HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS

96 22 au 28 janv. 2026

QUAND L’ARGENT
GOUVERNE LE MONDE,

QUE RESTE-T-IL
DE L’HOMME ?

Le Billet du Recteur

CHAABANE : 
LORSQUE LE CAP FUT

REDRESSÉ

LES VŒUX DU RECTEUR
LANCENT L’ANNÉE

DE NOTRE CENTENAIRE 

L’ARGENT
une idolâtrie ?





Ph © Wendy Wei 

96







QUAND L’ARGENT GOUVERNE LE MONDE,
QUE RESTE-T-IL DE L’HOMME ?
PAR LE RECTEUR CHEMS-EDDINE HAFIZ

p. 9

Le billet du Recteur

Sommaire
LE RÉSUMÉ DU PRÊCHE DU VENDREDI
LE DEVOIR DU MUSULMAN ENVERS LA SOCIÉTÉ
- PARTIE 3
PAR CHEIKH YOUNES LARBI

p. 26

Paroles du Minbar

LE « CONSEIL DE PAIX » DE DONALD TRUMP :
UN ARTEFACT STRATÉGIQUE
PLUS QU’UNE INSTITUTION
PAR NOA ORY

p. 13

Focus sur une actualité

DU 22 AU 28 JANVIER 2026

p. 25

Actualités de la Mosquée de Paris 

L’ARGENT FUT LA PREMIÈRE IDOLE SANS STATUE
PAR CHEIKH KHALED LARBI

p. 39

Le Saviez-vous ?

QUE LA RICHESSE PEUT APPAUVRIR
PAR CHEIKH KHALED LARBI 

p. 40

Le Coran m’a appris

QUI DÉCIDE DE LA CIVILISATION DES PEUPLES ? 
PAR RACHID AZIZI

p. 15

Contribution

L’ARGENT AU CŒUR DU POUVOIR :
COMMENT LA RICHESSE FAÇONNE
LES GOUVERNANCES DE DEMAIN
PAR AMINE BENROCHD

p. 20

Contribution

ARGENT, RELIGION ET RÉPUBLIQUE :
QUAND LE CULTE DEVIENT ÉCONOMIQUE
PAR CHEIKH KHALED LARBI

p. 18

Laïcité

LE RÉSUMÉ DU PRÊCHE DU VENDREDI
TROIS MOIS DURANT LESQUELS LES PORTES
DU CIEL S’OUVRENT
PAR CHEIKH RACHID BENCHIKH

p. 35

Paroles du Minbar

AMARTYA SEN
QUAND LA PENSÉE DEVIENT
CONSCIENCE HUMAINE
PAR AHMED MOUSSA

p. 42

Portrait

DES VŒUX POUR LANCER NOTRE CENTENAIRE
RETOUR SUR UNE CÉRÉMONIE RICHE
EN HISTOIRE ET EN COULEURS
PAR NASSERA BENAMRA

p. 26

CHAABANE : LORSQUE LE CAP FUT REDRESSÉ
ET L’IDENTITÉ RETROUVÉE
PAR CHEIKH ABDELKADER BELABDLI 

p. 37

Récits célestes



À LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS

p. 79

Événement à venir

“CE DONT ON SE PASSE”
HENRY DAVID THOREAU 

p. 78

Le citation de la semaine

PAR JUSTIN MARRON

p. 77

Le dessin de la semaine

CITOYEN DU MONDE : MÉMOIRES - AMARTYA SEN 

p. 76

Plumes en éveil : un livre coup de coeur

Le Hadith de la semaine

p. 52

LA VALEUR DE LA RICHESSE ENTRE L’ÉTHIQUE
HUMAINE ET LE SENS DE SA GÉRANCE (KHILAFA)
PAR L’HOMME
PAR CHEIKH YOUNES LARBI 

SHEIKH ZAYED GRAND MOSQUE :
LA BLANCHEUR COMME LANGAGE 
PAR NOA ORY

p. 64

A la découverte des mosquées du monde

ALMICANTARAT
PAR NOA ORY

p. 73

Les Mots voyageurs

p. 56

Mizan El-Qadhaya
LA RÉALITÉ DU « TRÉSOR » (KENZ)
DANS LA LÉGISLATION MUSULMANE
PAR CHEIKH YOUNES LARBI

p. 51

Invocation
“L’ILLUSION DE LA RICHESSE”

QUAND LE CŒUR S’ATTACHE, LA FOI S’ALOURDIT
PAR CHEIKH KHALED LARBI 

p. 48

Sabil al-Iman, éclats spirituels de la semaine

‘LA MEILLEURE RICHESSE EST CELLE QUI SERT
L’ÊTRE HUMAIN, NON CELLE QUI L’ASSERVIT’
PAR CHEIKH RACHID BENCHIKH

p. 54

Le vrai du faux

LE FOOTBALL : ENTRE LA PRATIQUE
ET LA PULSION EXISTENTIELLE
PAR AHMED MOUSSA

p. 61

Penser

JÉSUS ET L’ARGENT
PAR RAPHAËL GEORGY

p. 44

Résonances abrahamiques

FACE À LA DROGUE, TOUTES LES CONSCIENCES
SE MOBILISENT
PAR NASSERA BENAMRA 

p. 58

Regard fraternel

LE RAPPORT DU JEUNE MUSULMAN
À L’ARGENT : DISCUSSION AVEC UN RICHE
HOMME D’AFFAIRE
PAR CHEIKH ABDELALI MAMOUN

p. 46

Découvrons-là



Ph © Guillaume Sauloup



 9

les gels d’avoirs, les exclusions de circuits invisibles. On ne conquiert plus seulement
des territoires, on neutralise des capacités de payer, d’emprunter, d’échanger. Or, pour
un esprit formé dans la pensée musulmane, cette mutation ne peut être lue comme un
simple phénomène technique. Elle pose une question plus radicale : qu’advient-il de la
justice lorsque la valeur devient absolue et la valeur monétaire souveraine ?

IQRA N°96   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

l est un fait que notre époque peine encore à nommer : l’argent n’est plus un
moyen, il est devenu une condition d’existence politique. Les nations ne
tombent plus seulement sous les bombes, mais sous les suspensions de  flux, I

du Recteur
Le billet 

n  95o

QUAND L’ARGENT GOUVERNE LE MONDE,
QUE RESTE-T-IL DE L’HOMME ?

Boulkroum
Ph @ Omar



Dans la tradition islamique, l’argent n’a jamais été sacralisé. Il n’est ni impur ni sacré : il
est épreuve. Épreuve de l’intention, de la limite, du rapport à l’autre. Le Coran ne
condamne pas la richesse, mais son absolutisation ; non l’échange, mais la domination
qu’il produit lorsqu’il échappe à toute finalité morale.

Ce que notre époque révèle avec brutalité, c’est précisément cela : une économie
désarrimée de toute téléologie éthique.  L’argent  circule  sans  répondre  à  une finalité
humaine ; pire, il devient la mesure de l’hu-main lui-même. Les peuples sont notés,  clas-

IQRA N°96   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          |  10

sés, sanctionnés non pour ce qu’ils font, mais
pour ce qu’ils valent dans un système de flux.

D’un point de vue musulman, ce renverse-
ment est une fitna moderne : une confusion
entre le signe et le sens.

L’argent, qui devait indiquer la valeur d’un
travail ou d’un échange, devient la valeur elle-
même, indépendamment de toute justice.

L’argent, qui devait
indiquer la valeur d’un

travail ou d’un échange,
devient la valeur

elle-même.

La finance contemporaine fonctionne comme un pouvoir sans visage. Elle ne gouverne
pas par décret, mais par conditions d’accès. Elle ne dit pas « tu dois », elle dit « tu ne
peux plus ». Et cette impossibilité de commercer, de payer, de financer produit une
soumission plus efficace que la contrainte militaire.

Face à cela, le monde musulman au sens large, et au-delà des États se trouve dans une
position paradoxale. Il a hérité d’une pensée très élaborée sur l’éthique de l’échange, la
licéité du gain, la circulation équitable de la richesse. Mais il évolue dans un système
global qui ne reconnaît ni limite morale, ni principe de justice distributive.

La question n’est donc pas : comment résister à la finance dominante ?

Mais plus profondément : comment réintroduire la finalité humaine dans un monde
gouverné par la valeur abstraite ?

La tentative de diversification monétaire, les circuits alternatifs, les accords bilatéraux,
la recherche de souveraineté financière ne sont pas, en soi, des solutions morales. Ils
sont des réactions défensives. Nécessaires, mais insuffisantes. Car on peut
parfaitement remplacer une dépendance par une autre, un centre par un autre, sans
jamais interroger le fond du problème : le pouvoir sans responsabilité.

Dans la pensée musulmane, le pouvoir est toujours lié à l’amanah — le dépôt, la
responsabilité. Or, la finance globale actuelle est précisément ce qui échappe à toute
amanah. Elle produit des effets massifs  sans  répondre  de  leurs  conséquences  humai-



carte du possible, la question ultime n’est pas économique. Elle est spirituelle et
politique à la fois : qui a le droit de décider de la valeur de la vie humaine ?

Si l’argent devient le critère ultime, alors l’homme devient variable d’ajustement.

Si, au contraire, l’homme redevient la finalité, alors l’argent doit redevenir ce qu’il
n’aurait jamais dû cesser d’être : un outil sous condition morale.

C’est peut-être là le défi le plus profond de notre temps : non pas inventer une autre
monnaie, mais réapprendre à refuser l’idolâtrie moderne celle qui ne se nomme pas
dieu, mais qui exige tout, sans jamais répondre de rien.

Que la valeur d’une société ne se mesure
pas à sa liquidité, mais à sa capacité à ne pas
écraser les plus faibles sous le poids de ses
abstractions.

Dans un monde où l’argent structure les
alliances, dicte les ruptures  et  redessine  la 

nes. Elle punit collectivement, sans intention morale, sans proportion, sans miséri-
corde.

C’est ici que la pensée islamique peut offrir non pas une alternative technique, mais
une critique de civilisation.

Elle rappelle que la richesse n’est pas un droit absolu, mais un mandat.

Que la circulation est une obligation, non une faveur.

Que l’accumulation sans redistribution est une violence différée.

Qui a le droit de décider
de la valeur de la vie

humaine ?

CHEMS-EDDINE HAFIZ
Recteur de la Grande Mosquée de Paris

À Paris, le 28 janvier 2026

IQRA N°96   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          |  11



Ph © Anadolu via AFP



Un cercle restreint, non un organe multilatéral
Lorsque certains responsables et commenta-
teurs évoquent un « conseil », ils font en réalité
référence à un réseau informel de décideurs
gravitant autour de l’ex-président : conseillers
politiques, diplomates alignés sur sa vision,
intermédiaires économiques et acteurs régi-
onaux jugés « fiables ». Ce cercle n’a ni charte, ni
secrétariat permanent, ni procédure d’adhé-
sion comparable à celles des organisations
internationales classiques.
Son fonctionnement repose sur l’invitation, la
loyauté politique et la capacité à contribuer
financièrement ou stratégiquement à des
projets présentés comme des solutions de paix.
Les Accords d’Abraham, conclus hors du cadre
onusien et sans résolution du cœur du conflit
israélo-palestinien, constituent le précédent le
plus abouti de cette méthode.

Ce que ce dispositif remplace sur l’échiquier
mondial
Plus que l’ONU elle-même, ce type de
mécanisme tend à court-circuiter les processus
multilatéraux traditionnels : groupes de
contact, médiations longues, conférences de
donateurs, missions onusiennes à mandat
étendu. Il leur substitue une logique de gouver-
nance par clubs, où quelques acteurs décident,
financent et exécutent.
Ce déplacement est lourd de conséquences. Il
fragilise l’idée d’un ordre international fondé
sur des règles communes et renforce un monde
de coalitions variables, où la paix devient
conditionnelle, réversible, et souvent asymét-
rique.

LE « CONSEIL DE PAIX » DE DONALD TRUMP :
UN ARTEFACT STRATÉGIQUE PLUS QU’UNE INSTITUTION

INSTITUT DU MONDE ARABE
1, rue des Fossés Saint-Bernard, 75005 PARIS

Focus
sur une actualité

L’expression a circulé rapidement, souvent
sans précaution : « Conseil de paix de Trump ».
Elle suggère un organisme international
nouveau, une sorte de cénacle chargé de
pacifier les conflits majeurs. La réalité est
plus prosaïque et plus révélatrice des
recompositions en cours, de l’ordre mondial.
Il n’existe, à ce jour, aucune institution inter-
nationale formellement constituée, dotée
d’un statut juridique clair, qui porterait ce
nom. Ce que l’on désigne ainsi relève plutôt
d’un dispositif politique hybride, mêlant
doctrine, cercle décisionnel restreint et mise
en scène diplomatique, fidèle à la méthode
trumpienne.

Une doctrine avant d’être une structure
Au cœur de ce « conseil » se trouve une vision
déjà ancienne chez Donald Trump : celle d’une
paix fondée sur le rapport de force, et non sur le
droit international ou les mécanismes multila-
téraux. La paix n’est pas conçue comme un
horizon normatif, mais comme un résultat
transactionnel, obtenu par la pression écono-
mique, la dissuasion militaire ou la promesse
d’avantages matériels.
Cette approche s’inscrit dans une critique
assumée des institutions issues de l’après-1945
ONU, agences spécialisées, conférences interna-
tionales jugées lentes, coûteuses et politi-
quement inefficaces. À leur place, Trump
privilégie des formats ad hoc, limités, dominés
par les États-Unis, où la légitimité ne vient pas de
l’universalité mais de la capacité à imposer une
solution.

 13

PAR NOA ORY



paix telle que Washington la définit. Autrement
dit, ce n’est pas la paix qui est mise à prix, mais
la participation à sa fabrication.

Une paix sous condition
Le « Conseil de paix » de Trump n’est ni une
institution, ni une simple formule rhétorique.
C’est un symptôme : celui d’un monde où la paix
cesse d’être un bien public international pour
devenir un instrument de puissance, réservé à
ceux qui peuvent payer, s’aligner ou consentir.
Dans ce modèle, la question n’est plus
seulement comment faire la paix, mais qui a le
droit d’en définir les termes et à quel coût.

La question du « prix d’entrée » : rumeur, sym-
bole ou réalité ?
C’est sur ce point que la confusion est la plus
grande. Plusieurs médias et responsables politi-
ques ont évoqué l’idée qu’un montant très
élevé, souvent chiffré à un milliard de dollars,
serait requis pour accéder à un statut privilégié
au sein de ce dispositif. Aucune base juridique
ni document officiel ne vient toutefois confir-
mer l’existence d’un tel « ticket d’entrée ».
Ce chiffre doit donc être compris moins comme
un tarif formel que comme un symbole : celui
d’une diplomatie où l’accès à la table des
décisions  dépend  de  la  capacité  à  financer   la

 14

Ph © Philippa Poussereau/HI

 19



C
O
N
T
R
I
B
U
T
I
O
N

Sur le fond, une telle approche ne repose sur
aucun socle sérieux. Elle prend un état de crise,
inscrit dans une histoire précise, pour en faire
un verdict durable porté sur des peuples
entiers, comme si les sociétés étaient
condamnées à demeurer ce qu’elles traversent
à un instant donné. Or aucune discipline
scientifique, aucune réflexion anthropologique
rigoureuse, n’établit l’existence de peuples «
non civilisés ».

 15

Rachid Azizi est chroniqueur, auteur, déontologue,
engagé sur les questions de justice sociale

et de citoyenneté.

Depuis quelque temps, ces discours prennent
une forme plus explicite encore. Des paroles
publiques, venues de sphères de pouvoir
élevées, ont remis en circulation une idée que
l’on pensait reléguée aux marges de l’histoire,
en l'espèce celle selon laquelle certains peuples
ne répondraient pas aux critères de la
civilisation. Derrière des formules abruptes et
des jugements sommaires, c’est tout un peuple
— en l’occurrence celui de la Somalie — qui se
trouve ramené à une image dégradée, présenté
comme incapable, arriéré, voire indigne.
Ces propos ne surgissent pas dans le vide. Ils
s’inscrivent dans une mécanique bien connue,
fondée sur une simplification extrême du réel.
Des situations historiques complexes, mar-
quées par des conflits prolongés, des héritages
coloniaux et des déséquilibres géopolitiques
durables, se trouvent réduites à une lecture
morale : si un pays connaît la fragilité, alors son
peuple serait lui-même déficient. Cette logique
ne vise jamais uniquement la cible désignée.
Elle envoie un signal plus large, implicite mais
lisible : certains peuples seraient évaluables,
d’autres disqualifiables.

À l’heure où certains discours publics se
permettent de jauger des peuples entiers,
la notion de civilisation revient au cœur du
débat, chargée de malentendus et de
glissements dangereux. Derrière des mots
en apparence descriptifs se jouent des
choix lourds de conséquences : la manière
dont nous regardons l’autre, dont nous
pensons l’égalité humaine, dont nous
acceptons — ou refusons — que la puis-
sance se substitue à la dignité. Revenir sur
ce mot, en interroger le sens et les usages,
devient alors un acte de vigilance civique
autant qu’un devoir intellectuel.

Qui décide de la civilisation des peuples ?

PAR RACHID AZIZI



re que l’accumulation des richesses n’a jamais
constitué, en elle-même, un critère de
civilisation. Elle dit quelque chose des rapports
de force, rarement de la qualité du lien social,
du sens accordé à la vie humaine ou de la
capacité à reconnaître l’autre dans sa dignité.
En érigeant l’argent en valeur suprême, on
déplace silencieusement le débat : les peuples
ne sont plus jugés sur ce qu’ils transmettent ou
sur la manière dont ils organisent le vivre-
ensemble, mais sur ce qu’ils possèdent ou
produisent.
C’est à ce point précis qu’opère un glissement
rhétorique décisif. En vidant la notion de
civilisation de sa profondeur historique et
humaine, on la rapproche insidieusement de
l’idée d’intelligence. Le raisonnement implicite
devient alors le suivant : un peuple jugé insuf-
fisamment instruit ou éduqué serait réputé
incapable d’accéder à l’intelligence, et, par
extension, inapte à la civilisation. Cette chaîne
argumentative repose sur une confusion ma-
jeure. La culture n’est pas un indicateur
d’intelligence, pas plus que l’accès inégal à
l’éducation ne constitue une preuve d’inca-
pacité intellectuelle. Les critères de l’intel-
ligence sont profondément situés, construits à
partir de référentiels culturels dominants. Les
ériger en normes universelles revient à
transformer une diversité humaine en
hiérarchie artificielle.
Ce type de discours révèle moins une analyse
du monde qu’une volonté de classification. En
ramenant des millions d’individus à une
supposée déficience collective, il efface les
trajectoires singulières, les contributions
sociales, les dynamiques diasporiques et les
réussites concrètes. Il installe une vision du
monde où l’altérité cesse d’être une richesse
pour devenir un soupçon.
Un autre élément retient l’attention : ce
langage, longtemps cantonné aux régimes
autoritaires ou à des figures ouvertement
despotiques, circule désormais dans des
espaces politiques qui se revendiquent de la
démocratie. Ce déplacement n’est pas anodin. Il
témoigne d’une transformation des normes du
discours public, où la brutalité verbale gagne en 

 16

Dans l’histoire des sciences humaines, la notion
de civilisation n’a jamais servi à établir une
échelle de valeur entre les peuples, mais à
décrire des formes d’organisation sociales,
symboliques et politiques. L’anthropologie, la
sociologie et l’histoire ont précisément cont-
ribué à déconstruire les classifications
hiérarchiques héritées du XIXᵉ siècle, en
montrant que la diversité des trajectoires
humaines n’implique aucune inégalité de
dignité. Toutes les sociétés humaines, sans
exception, produisent des langues, des normes,
des formes de solidarité, des récits fondateurs
et des cadres symboliques. C’est précisément
dans cette capacité collective à organiser le
monde, à transmettre et à faire sens que se
reconnaît une civilisation.
Le terme même de civilisation mérite d’être
rappelé dans son acception la plus large. Il ne
renvoie ni à la puissance militaire, ni à la
domination économique, ni à l’influence géopo-
litique. Il désigne la manière dont une société
reconnaît l’humanité de ses membres, structure
le vivre-ensemble et inscrit ses valeurs dans la
durée. Lorsqu’il a été utilisé pour hiérarchiser
les peuples, ce fut toujours pour légitimer des
entreprises de domination. L’histoire montre
que cette prétention n’a jamais élevé ceux qui
s’en réclamaient ; elle a surtout préparé des
violences durables.
Cette confusion s’accompagne souvent d’un
autre déplacement, plus discret : l’assimilation
de la civilisation à la réussite économique. La
richesse, l’accumulation, la capacité à produire
et à consommer deviennent alors des critères
implicites de valeur humaine. Dans cette
logique, les sociétés qui ne s’inscrivent pas
pleinement dans les circuits dominants de
l’économie mondiale se voient reléguées au
rang d’espaces déficitaires, comme si l’absence
de prospérité mesurable traduisait une carence
morale ou civilisationnelle.
Ce glissement révèle une forme contemporaine
d’idolâtrie : celle de l’argent érigé en étalon
ultime. Lorsqu’une société mesure sa propre
grandeur à l’aune de sa puissance financière,
elle en vient à confondre civilisation et domina-
tion, humanité et rentabilité. Or l’histoire mont-



 17

acceptabilité et où la désignation d’un peuple
comme problème devient un outil de commu-
nication.
Ce type de discours n’affecte pas seulement les
peuples directement visés. Il redéfinit silencieu-
sement les frontières du dicible, autorise de
nouvelles exclusions symboliques et fragilise le
principe même d’universalité sur lequel repo-
sent les démocraties contemporaines. À ce
titre, il concerne chacun, bien au-delà de la cible
momentanément désignée.
La question posée engage alors l’avenir de nos
sociétés, et notamment celui de l’Europe.
Lorsqu’un langage déshumanisant s’installe
durablement, il façonne les imaginaires collec-
tifs avant de peser sur les décisions politiques.
L’histoire européenne rappelle combien la
dégradation des mots précède toujours celle
des principes et des actes. Elle rappelle aussi
que la force morale du continent s’est
construite dans l’affirmation progressive de
valeurs partagées : la dignité humaine, l’égalité
des êtres, la responsabilité à l’égard de l’autre.
Face à cette évolution, il ne s’agit ni de
s’enfermer dans une posture victimaire ni de
répondre par la surenchère. Il s’agit de
maintenir une exigence : celle d’un langage
précis, d’un regard lucide, d’un refus constant
des raccourcis. Une civilisation digne de ce nom
se reconnaît moins à sa capacité d’imposer qu’à
sa manière de considérer les plus éloignés, les
plus fragiles, les moins puissants. Lorsque cette
vague atteindra pleinement nos sociétés — car
elle progresse déjà — la réponse ne viendra ni
de l’indignation seule ni du repli, mais d’un
effort collectif pour réinstaller au cœur du
débat public un ordre fondé sur les valeurs
universelles et humanistes, celles qui
reconnaissent en chaque peuple, sans excep-
tion, une part pleine et entière de l’humanité.

Ph © Minoa Film



Laïcité ~

 18

49  |    ARGENT, RELIGION ET RÉPUBLIQUE :
QUAND LE CULTE DEVIENT ÉCONOMIQUE

On a séparé l’autel du pouvoir,
On a protégé la foi du regard,
Mais dans le silence des lois et des discours,
Un autre culte s’est imposé sans détour.

La laïcité française repose sur un principe clair : la neutralité de l’État et la
liberté de conscience. Elle ne combat pas la foi, elle empêche qu’une
croyance domine l’espace public. Mais une question demeure, rarement
posée sans malaise : la République se protège-t-elle uniquement des
religions visibles, tout en laissant prospérer des cultes invisibles, plus
puissants encore ?

LA LAÏCITÉ : UN CADRE, PAS UNE IDÉOLOGIE

La loi de 1905 ne vise ni à effacer le religieux ni à l’humilier. Elle vise à
garantir que l’État ne privilégie aucune croyance et que chaque citoyen reste
libre de croire ou de ne pas croire.

Jean Baubérot, historien de la laïcité, rappelle que celle-ci n’est pas une arme
contre les convictions, mais un outil de coexistence pacifique. Elle protège la
pluralité, elle ne fabrique pas une morale unique. Pourtant, dans la pratique
contemporaine, certaines croyances semblent moins interrogées que
d’autres.

QUAND L’ARGENT DEVIENT VALEUR DOMINANTE

L’argent n’est pas une religion au sens classique, mais il fonctionne souvent
comme une norme suprême. Il dicte les rythmes, hiérarchise les existences,
attribue reconnaissance ou invisibilité. La philosophe Hannah Arendt aver-
tissait déjà qu’une société qui absolutise la production et la consommation
finit par réduire l’humain à sa fonction économique.

Le sociologue Pierre Bourdieu parlait, lui, d’une violence symbolique : celle
qui fait passer l’ordre économique pour naturel, indiscutable, presque sacré.
Ce culte-là ne possède ni dogme officiel ni clergé déclaré, mais il exige
performance, rentabilité, adaptation constante. Et surtout, il n’admet pas la
critique morale.

Par Cheikh Khaled Larbi



 19

INÉGALITÉS ET PRESSION ÉCONOMIQUE

Dans l’espace public républicain, on débat volontiers des signes religieux,
mais beaucoup moins des signes de domination économique. Pourtant, les
inégalités fragilisent la liberté réelle. Comment parler de choix libre quand la
survie matérielle devient obsession ?

L’économiste Amartya Sen rappelle que la liberté n’est pas seulement
l’absence de contrainte juridique, mais la capacité concrète de vivre
dignement. Sur ce point, la critique islamique de l’idolâtrie de l’argent rejoint
une réflexion éthique universelle.

L’ISLAM : UNE VOIX CRITIQUE COMPATIBLE AVEC LA RÉPUBLIQUE

L’islam ne demande pas à gouverner l’État, ni à imposer une loi religieuse
dans l’espace public français. Il propose une critique morale de toute
absolutisation : celle du pouvoir, de l’ego, ou de la richesse. Le Coran met en
garde contre l’illusion de sécurité procurée par l’accumulation, non pour
imposer une foi, mais pour rappeler la fragilité humaine. Comme le souligne
la philosophe Soumaya Mestiri, la spiritualité peut nourrir une éthique
civique sans jamais menacer la neutralité de l’État. Critiquer l’idolâtrie de
l’argent n’est donc pas un prêche religieux, mais une contribution au débat
démocratique.

UNE RÉPUBLIQUE PLUS COHÉRENTE

La laïcité protège les citoyens de l’emprise des religions institutionnelles.
Mais une République mature doit aussi savoir interroger les puissances
économiques lorsqu’elles dictent les valeurs, les priorités et parfois les vies.
Le penseur Edgar Morin rappelait que l’économie doit rester un moyen,
jamais une fin. Sans cela, le risque est clair : remplacer un dogme par un
autre, plus discret, mais plus total.

La laïcité protège de l’emprise des religions, et c’est là sa noblesse et sa
mission. Mais si l’on tait le pouvoir de l’argent-roi, qui protégera la
conscience du citoyen, quand le profit devient foi ?



PAR AMINE BENROCHD

Le Prophète a dit : « La richesse ne consiste pas à
avoir beaucoup de biens, mais à avoir un cœur
riche » (Ibn Majah). Dans un monde où les
fortunes des milliardaires ont bondi de plus de
16 % en 2025, atteignant un record historique
de 18,3 trillions de dollars selon le rapport
Oxfam publié en janvier 2026, la question de
l’influence de l’argent sur les systèmes de
gouvernance n’a jamais été aussi pressante.

Cette croissance, trois fois plus rapide que la
moyenne des cinq années précédentes,
s’accompagne d’une concentration inédite du
pouvoir économique : le nombre de milliar-
daires a dépassé les 3 000 pour la première fois,
tandis que la pauvreté persiste et que les
inégalités s’aggravent.
Au-delà des chiffres, cette dynamique interroge
profondément les modes de gouvernance à
venir : l’argent deviendra-t-il le principal
architecte des décisions politiques, ou pourra-t-
il être canalisé vers plus de justice et d’équité ?
En France, première communauté musulmane
d’Europe (environ 6-7 millions), des fonds
souverains du Golfe investissent dans le sport
(PSG), l’immobilier ou les médias musulmans,
illustrant comment la richesse façonne aussi les
dynamiques communautaires.
L’Islam, qui considère la richesse comme un
dépôt divin (amana) à gérer avec responsabilité
– « Ceux qui thésaurisent l’or et l’argent et ne
les dépensent pas dans le sentier d’Allah,
annonce-leur un châtiment douloureux »
(Coran, At-Tawba 9:34) –, offre un cadre
éthique pour réfléchir à cette réalité. L’argent
n’est ni bon ni mauvais en soi ; c’est son usage
qui détermine s’il sert la communauté (umma)
ou la divise. 
Dans ce qui suit, nous retracerons d’abord le
rôle historique de la richesse, puis nous analy-
serons les modèles contemporains (Occident et

L’argent au cœur du pouvoir :
comment la richesse façonne les gouvernances de demain

C
O
N
T
R
I
B
U
T
I
O
N

 20

Golfe), avant d’esquisser des pistes islamiques
concrètes pour demain à partir de faits et de
tendances vérifiables, afin de répondre à une
question centrale : comment la richesse redes-
sine-t-elle les contours du pouvoir et que
peut‑elle impliquer pour l’avenir ?

L’héritage historique : l’argent, compagnon
discret mais constant du pouvoir

Des empires antiques aux révolutions industrielles

Cette question n’est pas nouvelle. L’histoire
montre que l’argent a toujours exercé une
influence sur les formes de gouvernance, bien
avant l’ère moderne. 

Ph © AzamatNeovedimov 



L’interdiction coranique de l’usure (riba, Coran
2:275) et l’obligation de la zakat visaient
précisément à empêcher que l’argent ne
devienne un outil de domination.
Ces exemples rappellent que la concentration
excessive de richesses a souvent conduit à des
instabilités, tandis que des mécanismes de
redistribution ont renforcé la légitimité des
gouvernants. 
Aujourd’hui, l’Indice de perception de la corrup-
tion de Transparency International (dernière
édition 2024, publiée en 2025) confirme que les
pays où le financement politique est peu régulé
affichent souvent des scores plus bas, soulig-
nant un lien persistant entre opacité financière
et fragilité institutionnelle.

Les mécanismes actuels : quand l’argent
devient levier direct

Le poids du lobbying et du financement politique

Dans le monde contemporain, l’influence de
l’argent s’exerce via des canaux concrets et
mesurables. Aux États-Unis, les données
d’OpenSecrets.org sur le cycle électoral 2024
montrent que les plus gros donateurs – souvent
des milliardaires ou des entités corporate –
financent  massivement  les   campagnes   et   les

Dans la Rome antique, les patriciens riches
finançaient les campagnes électorales et
influençaient le Sénat par des prêts et des
faveurs, un mécanisme analysé entre autres par
Polybe - historien grec du IIe siècle av. J.-C.
Au XIXe siècle, aux États-Unis, les « barons
voleurs » du rail - magnats du rail comme
Vanderbilt - et de l’industrie dictaient souvent
les lois économiques grâce à leur contrôle des
capitaux.

Modèles islamiques et contemporains

Plus près de nous, les monarchies du Golfe ont
vu leur gouvernance modelée par les revenus
pétroliers : les fonds souverains, comme celui
de la Norvège (utilisé pour des investissements
éthiques et durables), illustrent comment la
richesse peut stabiliser un régime tout en
posant des questions de transparence et de
diversification économique.
Dans le monde musulman historique, l’insti-
tution du waqf sous les califats abbassides
offrait un contre-modèle : la richesse privée
finançait mosquées, écoles et hôpitaux de
manière pérenne, sans enrichissement person-
nel illicite, un système salué par des penseurs
comme Ibn Khaldoun pour son rôle dans la
cohésion sociale. 

 21

Ph © shironosov 



tocratie, où les décisions climatiques, technolo-
giques (IA, espace) ou géopolitiques sont
dictées par une poignée d’acteurs privés –
pensons aux investissements massifs dans
l’espace par des entreprises privées influençant
déjà les normes internationales.

Opportunités de démocratisation via l’innova-tion

À l’opposé, des innovations comme la
blockchain et les cryptomonnaies décentra-
lisées (expériences en Estonie ou au Salvador)
pourraient démocratiser l’accès au pouvoir
économique, réduisant les intermédiaires. Les
fonds philanthropiques, y compris ceux de
milliardaires musulmans engagés dans l’aide au
développement, montrent que la richesse peut
servir des causes globales, comme la transition
écologique.

Ancrage islamique dans le contemporain : la shura
moderne

Cependant, cette opposition entre ploutocratie
et démocratisation n’est pas absolue ; des
modèles hybrides émergent, intégrant des
principes éthiques pour nuancer les extrêmes.
Dans une perspective islamique, des modèles
inspirés de la shura (consultation) et de
l’économie participative pourraient émerger : la
finance islamique, en croissance résiliente selon
S&P Global (2025-2026), pourrait inspirer des
gouvernances plus équitables, où l’argent sert
l’intérêt collectif sans riba ni gaspillage.
Par exemple, en Jordanie, le Sénat – chambre
haute du parlement composée de 69 membres
nommés par le roi – incarne une forme  contem-

groupes d’influence extérieure, concentrant le
pouvoir décisionnel. Le lobbying des multi-
nationales, notamment dans les secteurs tech
et énergie, pèse lourd sur les régulations : en
Europe, des scandales comme le Qatargate ont
révélé comment des fonds étrangers peuvent
influencer directement les institutions. 
En Afrique, les investissements chinois massifs
ont parfois modifié les priorités des gouver-
nements locaux, entre infrastructures bénéfi-
ques et risques de dépendance, comme le
soulignent des rapports de l’ONU. 

La finance islamique comme alternative

Du côté musulman, la finance islamique offre
des pistes alternatives. En Malaisie, leader
mondial selon le State of the Global Islamic
Economy Report 2025, les principes de
musharaka (partenariat) et de sukuk soutien-
nent une croissance économique plus inclusive,
influençant positivement les politiques pub-
liques.
Les banques islamiques, en évitant la
spéculation excessive, contribuent à une gou-
vernance plus ancrée dans l’économie réelle.
Pourtant, de nombreux pays musulmans
restent endettés auprès d’institutions conven-
tionnelles, posant la question de la compati-
bilité avec les principes sharia.
Le rapport sur la dette globale du FMI (mises à
jour 2025) indique que la dette mondiale non
financière approche des 346 trillions de dollars
selon l’IIF, avec des niveaux records qui limitent
la souveraineté des États et augmentent la
vulnérabilité aux créanciers privés.

Vers l’avenir : scénarios entre ploutocratie et
démocratisation

Risques d’une concentration accrue du pouvoir 

Les projections dessinent des futurs contrastés.
Le Global Risks Report 2026 du Forum
économique mondial place l’inégalité comme le
risque le plus interconnecté pour la deuxième
année consécutive, alimentant polarisation
sociale, populismes et érosion des droits. Dans
un scénario pessimiste, la concentration de
richesses pourrait mener à des formes  de  plou-

 22

Ph © Philippa Poussereau/HI

Ph © dblight 



poraine du principe de shura, en fournissant un
cadre consultatif pour débattre et réviser les
lois, alignant ainsi la gouvernance monarchique
avec des éléments de consultation collective. 
Le Coran met en garde contre la fitna née des
divisions matérielles (Coran 8:25) : une gouver-
nance future saine exigerait des régulations
internationales renforcées sur le financement
politique et une éthique de responsabilité
partagée. 

En conclusion
Les modes de gouvernance de demain se
dessinent déjà dans la manière dont l’argent
circule, s’accumule ou se dissimule aujourd’hui.
Là où il s’impose sans contrepoids, il transforme
l’autorité en gestion d’intérêts et la politique en
administration des puissants. Là où il est régulé,
orienté et rendu redevable, il peut au contraire
devenir un instrument de stabilité et de
cohésion.
La tradition islamique rappelle que le pouvoir
n’est légitime que s’il accepte des limites. En
plaçant la richesse sous le régime de l’amanah,
elle refuse qu’elle devienne souveraine.
Gouverner, dans cette perspective, ne consiste
pas à capter les flux financiers, mais à empêcher
qu’ils ne capturent les consciences, les
institutions et le droit.
À l’heure où les États partagent de plus en plus
leur pouvoir avec des acteurs économiques
transnationaux, la question n’est donc pas
seulement économique ou technique. Elle est
morale et politique : quel type d’ordre voulons-
nous produire lorsque l’argent précède la
décision ?
Penser l’avenir exige alors un déplacement :
redonner au politique sa fonction d’arbitrage
éthique, et à l’économie son rôle de service.
C’est à cette condition que l’argent cessera
d’être un principe de domination pour
redevenir un moyen parmi d’autres, au service
d’un ordre juste.
Car une gouvernance durable ne se mesure pas
à la richesse qu’elle concentre, mais à sa
capacité à empêcher que cette richesse ne
devienne le dernier juge.

Ph © Philippa Poussereau/HI

 23



Ph © Guillaume Sauloup



Actualités
de la Grande Mosquée de Paris

Le recteur Chems-eddine Hafiz a eu le plaisir
d’accueillir Syed Kalim Nizami, représentant de
la communauté du dargah de Nizamuddin Auliya
en Inde, qu’il avait déjà reçu il y a un an. Ils ont
échangé sur l’organisation d’actions communes.

Le recteur reçoit Syed Kalim Nizami
22
janv.

du 22 au 28 janvier 2026

 25
Ph © Guillaume Sauloup

Ph © Guillaume Sauloup

Un week-end d’examens de fin de trimestre
pour les étudiants de la formation des imams et
des mourchidates que la Grande Mosquée de
Paris organise dans plusieurs villes en France,
comme ici aux Mureaux : travail, réflexion et
engagement au service de la religion et de la
société. Bravo à eux pour leur persévérance.

Formation des imams et mourchidates :
week-end d’examens24

janv.

La commission religieuse chargée de déterminer
et d’annoncer la date du début du mois béni de
Ramadan 1447/H en France se réunira à la
Grande Mosquée de Paris le mardi 17 février
2026 à 18h, correspondant au 29 Chaâbane
1447/H.
La commission religieuse prendra en compte les
observations de la nouvelle lune ainsi que les
résultats des calculs astronomiques. La Grande
Mosquée de Paris préserve la tradition de la
Nuit du Doute pour l’unité des musulmans.
En ce mois de Chaâbane, nos concitoyens
musulmans de France sont invités à multiplier
les actes d’adoration et de générosité afin
d’accueillir, avec le cœur et l’esprit, le prochain
mois de Ramadan.

Chems-eddine HAFIZ
Recteur de la Grande Mosquée de Paris

Date de la Nuit du Doute déterminant le
début du mois de Ramadan 2026-1447/H26

janv.

Ph © Guillaume Sauloup



turelle et nouvelles technologies de communi-
cation.
À 18h30, Cheikh Rachid, imam et prêcheur, est
monté sur scène pour ouvrir la cérémonie par la
récitation de versets du Coran. Les lumières
tamisées et la mise en scène délicate ont donné
à ce moment une solennité qui touchait chacun
des participants. L’atmosphère était à la fois
intime et majestueuse, un équilibre parfait
entre recueillement et célébration moderne.
La maire du 5ᵉ arrondissement, Florence Ber-
thout, a ensuite pris la parole. Habituée des
invitations du recteur, elle a souligné son
émerveillement devant l’ampleur de la foule et
la qualité des préparatifs. Elle a rappelé que la
Grande Mosquée n’est pas seulement un lieu de
culte, elle est un repère culturel et touristique
majeur, un espace de rayonnement et de vie au
cœur du 5ᵉ arrondissement.
Monsieur Khaled Bentounès, président de
l’Association Internationale Soufie, a lui aussi
pris la parole. Avec chaleur et conviction, il a
insisté sur la valeur de chaque être humain,
quel que soit son origine, et sur l’importance de
vivre ensemble en paix. Pour lui, l’islam est un
appel à la miséricorde et à l’ouverture, jamais
en contradiction avec le respect et la
coopération entre les communautés.

« L’UNITÉ ET LE VIVRE-ENSEMBLE
À L’HONNEUR »

A LA GRANDE MOSQUÉE
DE PARIS, ENTRE NOUVEL AN

ET CENTENAIRE

Mardi 27 janvier, la Grande Mosquée de Paris
n’était pas simplement ouverte : elle vibrait de
fête. Le hall du patio était bondé, et plus de
cinq cents personnes avaient répondu à
l’invitation du recteur, Chems-eddine Hafiz.
Ce soir-là, toutes les différences semblaient
s’effacer : représentants de diverses religions,
élus, personnalités culturelles et simples
visiteurs étaient assis côte à côte, dans un
esprit de joie, de respect et de partage.

Aux côtés de la conseillère du Président de la
République, on remarquait la maire du 5ᵉ
arrondissement, des responsables locaux, des
élus, d’anciens ministres, ainsi que des
représentants des ministères de l’Intérieur et
des Affaires étrangères. Journalistes et
intellectuels se mêlaient à des familles venues
en nombre pour fêter le Nouvel An. Une soirée
qui mêlait tradition, spiritualité,  ouverture  cul-

Des vœux pour
lancer notre

centenaire
retour sur une

cérémonie riche en
histoire et en couleurs

 26

27
janv.

Par Nassera Benamra

Ph © Omar Boulkroum



 27

Entre les discours, des projections documen-
taires retraçaient l’histoire de la mosquée, de sa
construction aux visites officielles de person-
nalités internationales, du roi d’Egypte à la
reine de Jordanie, jusqu’au Premier ministre de
Malaisie. Quelques minutes suffisaient à
rappeler l’importance historique et symbolique
de ce lieu, ancré au cœur de la République
française.
Ensuite, ce fut le tour du recteur Chems-eddine
Hafiz pour monter à la tribune. Il a parlé de la
mosquée non seulement comme lieu de prière,
mais aussi comme espace de mémoire et
d’architecture, propice à la sérénité et à la
réflexion. Il a rendu hommage aux victimes de la
violence et évoqué notamment Aboubaker
Cissé, assassiné à la suite d’actes motivés par le
racisme et la « musulmanophobie », insistant
sur l’importance d’utiliser ce terme précis, pour
décrire la discrimination et la haine ciblant les
citoyens musulmans en France.

Dans son discours, le recteur a mis en lumière
les valeurs fondamentales de l’islam : ouver-
ture, dialogue, coopération et engagement
citoyen. Il a rappelé que les musulmans sont des
acteurs actifs de la société française, contri-
buant au tissu social et culturel à travers des
initiatives favorisant la paix et la
compréhension mutuelle.
Avant la fin de la cérémonie, Guillaume Sauloup
et Narriman Khalef ont été invités sur scène
pour présenter en détail le programme des
festivités du centenaire. Ils ont dévoilé les
temps forts de l’année, annonçant les événe-
ments officiels et culturels qui ponctueront
cette célébration exceptionnelle, accompagnée
de la présentation du logo en 3D du centenaire,
« 100 de lumières »
La cérémonie s’est conclue par les vœux
chaleureux du recteur pour la nouvelle année,
dans une atmosphère de convivialité, d’espoir
et d’unité.



Cévennes, un homme s’est incliné devant Dieu,
simplement, paisiblement, dans l’exercice le plus
intime de sa liberté de conscience : 56 coups de
couteau l’ont abattu. Il s’appelait Aboubakar Cissé.
Il s’appelait aussi Hichem Meraoui. Ils ont été tués
par un mal qui ne relève ni du hasard, ni de
l’opinion, ni du débat. Ils ont été victimes d’une
haine dirigée contre des femmes et des hommes en
raison de leur foi, réelle ou supposée. »
Les mots violence, mémoire, paix apparaissent
à plusieurs reprises. Cette répétition n’est pas
mécanique, elle crée un poids émotionnel et
insiste sur l’importance de ne jamais oublier ces
tragédies. Le passage souligne que la mémoire
des victimes est un moteur pour l’action et le
courage moral.

« MÉMOIRE, DIGNITÉ ET ENGAGEMENT »

RETOUR SUR LE DISCOURS
DU RECTEUR DE LA GRANDE

MOSQUÉE DE PARIS

Dans son discours de début d’année, le recteur
Chems-eddine Hafiz a invité à la réflexion et à
l’action. Il a évoqué les drames de 2025, la
mémoire des victimes de violences, l’impor-
tance de nommer et de combattre l’islamo-
phobie, qu’il préfère appeler « musulmano-
phobie », et la responsabilité morale de chacun
face aux injustices et aux défis contemporains.
Tout au long de son allocution, certains mots
et idées reviennent : tels que « mémoire,
dignité, courage, responsabilité, égalité, paix,
engagement, société, musulmans, violence,
islamophobie ». Leur répétition n’est pas un
hasard, mais elle structure le discours et
souligne son urgence et sa profondeur.

Hommage aux victimes
Le recteur commence par rappeler la tragédie
vé-cue par Aboubakar Cissé et Hichem Me-
raoui : « La douleur a porté un nom : Aboubakar.
Par  un  matin  d’avril,   dans   une   petite   ville   des

 28

Ph © Omar Boulkroum



Vigilance face aux discours de haine
Il met en garde contre la banalisation de
l’exclusion : « Lorsque certains discours en
viennent à banaliser l’exclusion ou à convoquer des
mots indignes de notre passé, les valeurs
humanistes de la France sont trahies. Ces derniers
jours encore, un chroniqueur parlait d’organiser
des “rafles contre les étrangers”. À quel moment
avons-nous perdu l’héritage de nos ancêtres qui
écrivirent la Déclaration des droits de l’homme et
du citoyen ? En quel endroit notre conscience
collective s’est-elle assoupie ? Nous appelons au
sursaut moral : la République ne peut pas se
complaire avec ceux qui veulent diviser et
déshumaniser l’avenir. »
Les mots : discours, valeurs, humanistes, soci-
été, République se répètent subtilement pour
insister sur la responsabilité collective et la
nécessité de protéger l’intégrité morale de la
société.

Nommer l’injustice
Ici, Maitre Hafiz insiste sur la nécessité de
désigner clairement la discrimination : « Nous
l’appelions islamophobie : j’ai proposé de l’appeler
musulmanophobie. Il ne suffit pas de nommer cette
réalité : notre société doit avoir le courage de la
regarder en face. »
L’usage répété d’islamophobie, musulmano-
phobie, société, courage montre que le recteur
veut que chacun reconnaisse le problème et
assume sa part de responsabilité. L’analyse
qualitative révèle que ce segment du discours
fait le lien entre constat et mobilisation
citoyenne.

L’égalité républicaine et la dignité
Chems-eddine Hafiz rappelle l’engagement
concret de la Grande Mosquée : « Quand nos
concitoyens sont exposés à la discrimination, c’est
l’égalité républicaine elle-même qui est fragilisée.
Avec exigence, la Grande Mosquée de Paris n’est
pas restée silencieuse. Elle a publié un premier
Observatoire des discriminations envers les
musulmans de France en septembre 2025. Ce
travail rigoureux a permis de donner une visibilité à
des vérités que l’on refuse de dire. L’égalité ne se
proclame pas seulement, elle se protège et se fait
vivre. Les musulmans de France répondent à ces
épreuves avec dignité. »
Les mots égalité, musulmans, dignité, protéger
se répètent de manière naturelle. L’analyse
montre que le discours lie valeurs spirituelles et
actions concrètes, et souligne le rôle des musul-
mans dans le renforcement de l’égalité et du
vivre-ensemble.

 29

Ph © Omar Boulkroum

Ph © Omar Boulkroum



mans ne peuvent pas être absents face aux grands
défis de notre temps : la précarité, la solitude, les
crises humanitaires, la crise écologique. »
Il mentionne aussi le rôle des imams, les
formations et les travaux menés par la
mosquée, soulignant que les musulmans ont un
rôle actif dans le tissu social, sans stigmati-
sation ni exclusion. L’analyse qualitative
montre que le discours combine engagement
spirituel et citoyen.
Il transmets dans son discours un message
mobilisateur : « Toute atteinte à l’un est une
blessure faite à tous, et la Grande Mosquée
défendra en toute circonstance ceux qui sont
diminués, insultés, meurtris parce que chrétien,
parce que juif, parce que musulman, ou en raison
de toute autre appartenance. »
Les mots : mémoire, engagement, dignité, dialo-
gue, société se répètent et créent un fil
conducteur. L’analyse révèle que le discours lie
mémoire des victimes, responsabilité morale et
action concrète, et insiste sur le rôle central des
musulmans dans la société française.

Paix, courage et responsabilité
Le premier responsable de la Grande Mosquée
de Paris élargit la réflexion à l’échelle
universelle : « Au-delà de nos frontières, le monde
semble se recomposer sans foi ni loi. Des vies
innocentes sont fauchées : nous confions leurs
âmes à la miséricorde de Dieu. Quand la violence
décide, l’humanité recule. La paix n’est pas une
faiblesse. Elle est un courage. Elle est une
responsabilité. »
La répétition de paix, courage, responsabilité
traduit que la paix est un engagement actif, pas
une simple idée. L’analyse montre que ces
passages relient valeurs spirituelles et respon-
sabilité sociale.

Le rôle concret des musulmans et de
la Grande Mosquée
Le recteur évoque le rôle social et spirituel des
musulmans : « Dans leur domaine, dans le respect
de la laïcité, les religions ont le devoir de rappeler la
valeur sacrée  de  chaque  vie  humaine.  Les  musul-

 30

DANS LES COULISSES
DE LA CÉRÉMONIE DES VŒUX

DU RECTEUR 

Quelques heures avant le début de la
cérémonie de présentation des vœux du
recteur de la Grande Mosquée de Paris,
Chems-eddine Hafiz, à l’occasion de la
nouvelle année, le patio de la mosquée
ressemblait à un véritable atelier en pleine
activité.

Des groupes de techniciens s’affairaient,
pendant que les participants répétaient et que
les derniers ajustements étaient effectués. Les
ultimes retouches étaient en cours. Tout devait
être prêt, parfaitement réglé. Le compte à
rebours avait commencé. Le recteur et le  direc-

teur général étaient présents personnellement
pour suivre les préparatifs, étape par étape.
Les moyens mobilisés étaient importants.
Habituellement, le nombre d’invités pour ce
type d’événement reste limité et la salle de
l’Émir Abdelkader suffit largement. Mais cette
année, la cérémonie réunissait en réalité deux
occasions, les vœux de la nouvelle année, mais
aussi l’annonce du lancement des festivités du
centenaire de la mosquée, avec la présentation
d’un programme prévu tout au long de l’année
2026.
À 16h30, tout le monde était en place. Les
essais étaient terminés, les chaises installées
selon le nombre d’invités, le matériel technique
également et les techniciens chacun dans son
poste, et l’éclairage ajusté avec précision.
À 17h30, les invités ont commencé à arriver.
Les places étaient réservées et portaient le nom 



 31

de leurs occupants. Responsables, personna-
lités politiques, représentants religieux de
différentes confessions, intellectuels… tous se
retrouvaient dans une atmosphère de joie et
d’élégance, portée par la grandeur du lieu et par
des moyens techniques de haut niveau.
Dès  le  début,  on  sentait  que  cette  cérémonie 

n’avait rien d’ordinaire. Tout avait été préparé
avec soin, une mise en scène réussie, des
lumières bien pensées, une ambiance presque
cinématographique, et une organisation moder-
ne, dans l’air du temps. Ce n’était pas seulement
une cérémonie de vœux, mais un moment à
part, conçu pour marquer les esprits. 

« JE CROIS QUE TOUS LES CULTES SONT
REPRÉSENTÉS CE SOIR »

LE MOT DE FLORENCE
BERTHOUT, MAIRE DU 5

ARRONDISSEMENT

E

Lors de la cérémonie de vœux organisée
récemment, Florence Berthout, maire du 5e
arrondissement, a été surprise par l’ampleur
de l’événement. « Monsieur le recteur, quand
vous m’avez proposé de prendre la parole, je
pensais que ce serait une modeste cérémonie
avec une cinquantaine de personnes. Mais en
entrant dans cette magnifique mosquée, je me
suis rendu compte qu’il s’agissait d’un
véritable palais des mille et une nuits », a-t-elle
dit dans son discours, évoquant l’émotion
suscitée par la grandeur et la beauté du lieu.

La maire a rappelé l’histoire de la Grande
Mosquée de Paris, inaugurée le 15 juillet 1926
par le président Gaston Doumergue. Érigée au
cœur du Quartier Latin, cette imposante
bâtisse au style hispano-mauresque rend
hommage aux milliers de soldats musulmans
tombés pour la France pendant la Première
Guerre mondiale. Mais, comme l’a souligné
Florence Berthout, la mosquée dépasse sa
fonction commémorative : « Elle attire le regard,
par sa beauté architecturale, mais surtout par une
atmosphère unique. Le patio, les arcades finement
sculptées, les murs couverts de zelliges et de
mosaïques, ainsi que  les  jardins  luxuriants  offrent

un véritable dépaysement au cœur de notre arron-
dissement. »
Un siècle après sa construction, a rappelé la
maire du 5e arrondissement, la Grande Mos-
quée de Paris n’est plus seulement un lieu de
prière et de recueillement. Elle s’est aussi
affirmée, au fil des années, comme un véritable
espace de médiation, de dialogue interreligieux
et d’ouverture. À travers une programmation
riche, conférences, expositions, rencontres,
sans oublier le prix du livre de la Grande
Mosquée, le lieu accueille bien au-delà des
fidèles. Riverains, visiteurs, touristes, curieux
de passage… chacun peut y entrer, découvrir,
échanger et se laisser toucher par ce que ce
monument transmet.
« Cette grande mosquée est devenue un lieu de
médiation et de dialogue interreligieux et
d’ouverture sur le monde », a-t-elle souligné,
insistant sur ce rôle précieux que joue aujour-
d’hui la Mosquée dans le rayonnement culturel
du 5e arrondissement, et plus largement de
Paris.

Ph © Omar Boulkroum



 32
Ph © Omar Boulkroum



Ph © Guillaume Sauloup

 25

Ph © Omar Boulkroum



 25

Ph © Omar Boulkroum



Paroles
du Minbar

LE RÉSUMÉ DU PRÊCHE
DU VENDREDI
TROIS MOIS DURANT LESQUELS
LES PORTES DU CIEL S’OUVRENT

 36IQRA N°96   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

23
janv.

Louange à Allah, Celui qui ouvre les cœurs à la foi,
qui élève les âmes par l’obéissance et qui guide vers
les sentiers de la droiture. Nous Le louons, nous
implorons Son pardon et nous cherchons refuge
auprès de Lui contre le mal de nos âmes et contre
nos mauvaises actions. Celui qu’Allah guide, nul ne
peut l’égarer, et celui qu’Il égare, nul ne peut le
guider. J’atteste qu’il n’est de divinité digne
d’adoration qu’Allah, l’Unique, sans associé, et
j’atteste que Mohamed est Son serviteur et Son
Messager. Qu’Allah prie sur lui, sur sa famille et sur
ses compagnons, et qu’Il les comble de paix
jusqu’au Jour du Jugement.

Serviteurs d’Allah,
Craignez Allah comme Il doit être craint, dans le
secret comme en public, dans l’aisance com-me
dans l’épreuve. Car celui qui craint son
Seigneur, Il le protège ; celui qui s’en remet à
Lui, Il lui suffit, et celui qui revient vers Lui avec
sincérité, Il l’élève et l’honore.
Nous traversons des mois bénis, des mois que
le Très-Haut a distingués par Sa sagesse : Rajab,
Chabane et Ramadhan. Ce ne sont pas de
simples repères du temps, mais des étapes
spirituelles, des portes ouvertes entre la terre
et le ciel, des occasions offertes au croyant
pour revenir vers son Seigneur.
Le premier de ces mois est Rajab, l’un des mois
sacrés. Pendant ce mois Allah a honoré Son
Prophète صلى الله عليه وسلم par le voyage nocturne et l’ascen-
sion céleste. C’est durant cette nuit bénie que
la prière fut prescrite, afin qu’elle devienne un
lien constant entre le serviteur et son Seigneur.
La prière n’est pas une contrainte pesante, mais
une élévation de l’âme, une purification du
cœur, une rencontre avec Allah. Allah, Exalté
soit-Il, dit : « Accomplis la prière pour Mon
rappel  ».  Elle  est  rappel  avant  d’être   mouve-Ph © Omar Boulkroum

Par Cheikh Rachid Benchikh



réalité et que rien n’échappe à Sa sagesse.
Et si nos frères sont aujourd’hui éprouvés à
Ghaza et au Soudan, notre devoir ne s’arrête
pas à l’émotion. L’islam ne se contente pas de
larmes sans action, ni d’une foi sans
engagement. Chacun est responsable selon ses
moyens.
Le premier devoir est l’invocation sincère, celle
du cœur humble, prononcée dans la nuit et dans
la prosternation, car le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : « Le
serviteur est le plus proche de son Seigneur lorsqu’il
est prosterné ». Le deuxième devoir est le
soutien par les biens, car secourir un opprimé,
nourrir un affamé et soulager un malheureux
font partie des œuvres les plus aimées d’Allah.
Le troisième devoir est la parole droite et la
fermeté morale : dire la vérité, refuser
l’injustice, éduquer nos enfants dans la dignité
et la conscience. Car se taire face à l’injustice
est une défaite morale. Mais le devoir le plus
essentiel reste la réforme de soi-même. La
victoire ne vient pas par les discours, mais par la
sincérité, la droiture et le retour vers Allah.

Ô Allah, Seigneur des cieux et de la terre, nous Te
demandons de soulager nos frères éprouvés à

Ghaza et au Soudan, de raffermir leurs cœurs, de
protéger les innocents et de leur accorder secours,

patience et délivrance.
Ô Allah, fais miséricorde à leurs martyrs, guéris

leurs blessés, et remplace leur peur par la sécurité.
Ô Allah, accepte nos prières, élève nos œuvres,

purifie nos cœurs et fais-nous atteindre Ramadhan
dans la foi et la sincérité.

Je demande pardon à Allah pour moi-même
et pour vous.

Demandez-Lui pardon, car Il est le Pardonneur,
le Très Miséricordieux.

ment, présence du cœur avant d’être geste.
Celui qui la préserve trouve dans sa vie lumière,
stabilité et sérénité.
Puis vient Chabane, le mois de la préparation, le
mois où les œuvres sont élevées vers Allah. Le
Prophète صلى الله عليه وسلم y multipliait le jeûne et les actes
d’adoration. Lorsqu’on l’interrogea à ce sujet, il
répondit : « C’est un mois que les gens négligent
entre Rajab et Ramadhan, et c’est un mois durant
lequel les œuvres sont élevées vers le Seigneur des
mondes ; j’aime que mes œuvres soient élevées
alors que je jeûne. » (Rapporté par Abou Dâwoud
et an-Nassaï). C’est un mois d’introspection, de
purification intérieure, de retour sincère vers
Allah, afin d’accueillir Ramadhan avec un cœur
vivant.
Puis arrive Ramadhan, le mois béni, le mois du
Coran, le mois durant lequel la Parole d’Allah
fut révélée comme guide pour l’humanité et
lumière pour les cœurs. C’est un mois où les
portes du ciel s’ouvrent, où les portes du
Paradis s’ouvrent, et où les portes de l’Enfer se
ferment. Le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : « Lorsque
Ramadhan arrive, les portes du ciel s’ouvrent, les
portes de l’Enfer se ferment et les démons sont
enchaînés. » (Rapporté par Mouslim). Ramadhan
n’est pas un mois de faim et de fatigue, mais un
mois de proximité, de purification et d’élévation
spirituelle. C’est un mois où les cœurs se
rapprochent d’Allah et où les âmes retrouvent
leur direction.

DEUXIÈME PRÊCHE

Louange à Allah, à qui revient toute louange. Que
la prière et la paix soient sur le Prophète élu, sur sa
famille et sur ceux qui suivent sa voie avec droiture.

Ô serviteurs d’Allah,

Sachez que la foi en l’invisible n’est ni une fuite

du réel ni un refuge illusoire. Elle est la lumière

qui donne sens à l’épreuve. Sans elle, la

souffrance devient absurde, le sang versé n’est

plus qu’un chiffre, et l’injustice une fatalité

aveugle. Croire au voyage nocturne, à

l’élévation des œuvres et à la révélation du

Coran, ce n’est pas s’évader du monde, mais

comprendre que les  lois  d’Allah  gouvernent  la

 37



73  |    CHAABANE : 
LORSQUE LE CAP FUT REDRES-
SÉ ET L’IDENTITÉ RETROUVÉE

Récits
célestes

Par Cheikh Abdelkader Belabdli

Ce jour-là, la ville ne connut ni événement
visible ni scène de célébration que l’on
raconterait dans les assemblées. La prière se
déroulait, les rangs étaient ordonnés, les
cœurs plongés dans le recueillement. Puis
survint le basculement. Aucun tumulte ne
l’annonça, aucun commentaire ne le suivit ;
pourtant, une direction changea, et avec elle
quelque chose de plus profond que
l’orientation elle-même. En un instant, les
corps se tournèrent dans la prière, et avec eux
se redressa le sens de l’appartenance, comme
si l’Histoire avait choisi d’écrire son nouveau
chapitre dans le silence.

L’ordre divin descendit dans un verset bref,
mais suffisant pour infléchir le destin d’une
communauté entière : « Nous te voyons tourner
ton visage vers le ciel ; Nous te tournerons donc
vers une direction qui te satisfera. »
Ce verset n’était pas une simple indication de
l’espace, mais la réponse à une longue attente
et l’annonce de la fin d’une étape. Car le
changement ne survint pas brusquement : il
advint lorsque le moment fut mûr, lorsque la
communauté fut prête à assumer le sens d’une
indépendance symbolique.
La Sunna a conservé la trace de ce tournant à
travers un récit d’une grande portée symboli-
que, rapporté par Ibn ‘Omar, qu’Allah l’agrée,
lui et son père, qui dit : « Alors que les gens
accomplissaient  la  prière  de  l’aube   à   Quba’,   un

 38IQRA N°96   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

homme vint à eux et dit : “Cette nuit, une
révélation a été descendue au Messager d’Allah صلى الله عليه وسلم,
et il a reçu l’ordre de se tourner vers la Kaaba.
Tournez-vous donc vers elle.” Ils faisaient alors face
à la Syrie, et ils se tournèrent aussitôt vers la
Kaaba. » (rapporté par Mouslim).
Il n’y eut dans le récit ni commentaire, ni débat,
ni attente d’une explication supplémentaire.
L’annonce fut faite, et l’acte suivit aussitôt. Les
fidèles se tournèrent dans leur prière, alors
même qu’ils étaient entre station debout et
inclinaison ; toute la rangée changea d’orien-
tation en un seul instant. La prière ne fut ni
interrompue ni reprise, comme si cette réponse
immédiate faisait elle-même partie de l’adora-
tion. Ici, ce n’est pas tant la jurisprudence qui
est mise à l’épreuve que l’obéissance conscien-
te.

Ph © SUMALI IBNU CHAMID



La première qibla s’inscrivait dans un cadre
pédagogique transitoire, et non comme une
étape définitive. Elle visait à former la
communauté à l’obéissance, à l’inscrire dans la
continuité des messages antérieurs, avant que
ne lui soit accordé son symbole propre. Lorsque
le changement advint, il n’abolit pas ce qui
l’avait précédé : il en acheva simplement la
fonction, avec retenue et sans rupture.
Car, dans la Révélation, les symboles ne sont
jamais employés au hasard. Ils sont placés à un
moment précis, pour une finalité donnée ; ils
remplissent leur rôle éducatif, puis laissent
place à une nouvelle étape, sans renier le passé
ni le disqualifier. Dans la logique révélée,
l’histoire ne s’efface pas : elle s’accomplit. Et les
symboles ne sont pas méprisés, mais remplacés
lorsque leur fonction arrive à son terme.
Le Coran a d’ailleurs explicitement souligné la
dimension d’épreuve de ce changement
lorsqu’il dit : « Nous n’avons établi la direction
vers laquelle tu te tournais que pour distinguer
celui qui suit le Messager de celui qui se
détourne sur ses talons. »
L’épreuve ne résidait pas dans la nouvelle
orientation elle-même, mais dans l’acceptation
du changement. Car la véritable constance ne
se mesure pas à l’attachement figé à l’habitude,
mais à la capacité de se mouvoir lorsque l’ordre
survient. Celui qui suivait le sens ne s’est pas
arrêté à la forme.
Que cet événement survienne au mois de
Chabane n’a rien d’anodin. Chabane est un mois
de transition, situé entre deux temps, prépa-
rant ce qui vient après. Avant que le jeûne ne
soit prescrit, avant que le Ramadhan n’entre
avec toute sa densité spirituelle et collective, il
fallait d’abord fixer l’orientation. Car aucun
chemin ne peut être rectiligne sans une
boussole claire, et aucun acte d’adoration ne
s’accomplit pleinement sans l’unité de
direction.
Dans ce contexte, le changement de qibla
apparut comme l’annonce discrète de l’achève-
ment de l’identité de la communauté musulma-
ne. Elle ne cherchait plus sa référence hors
d’elle-même : elle possédait désormais son
propre  centre,  son   orientation   claire   et   son

symbole fédérateur. Il ne s’agissait pas d’un
rejet du passé, mais d’un nouveau position-
nement en son sein, une manière d’affirmer la
continuité sans dissoudre la singularité.
Avec le temps, il apparut que cet événement,
modeste dans sa forme, immense dans ses
effets, constituait en réalité un véritable
moment fondateur. Car la qibla n’est pas une
simple direction géographique : elle est un
point de convergence qui recompose la
conscience collective, relie l’individu à la
communauté, et la communauté à une finalité
plus haute. Depuis ce jour, les musulmans
partagent une même orientation vers laquelle
ils se tiennent, quelles que soient la distance
des lieux ou la diversité des époques.
Le changement de la qibla, lorsqu’il est lu à la
lumière du Coran et de la Sunna, ne se réduit
pas à une prescription juridique. Il se comprend
comme le récit d’une transformation silen-
cieuse, une transformation survenue au cœur
de la prière, consignée par un hadith, portée par
un verset, et pourtant capable de modifier le
cours d’une communauté entière. Dans un
monde où les changements s’accompagnent
souvent de bruit et de fracas, cet épisode
demeure le témoignage d’une autre manière de
se transformer : une transformation qui naît de
la confiance, s’accomplit dans le calme, et laisse
une empreinte durable.

 39

Ph © SUMALI IBNU CHAMID 



 

douloureux. » (Coran, 9 :34) Ce verset ne vise pas la
possession, mais l’accumulation ostentatoire, celle qui
enferme le cœur, fige la circulation, et transforme la
richesse en fin ultime.

         Une idole moderne : invisible, légale, respectée
Aujourd’hui, l’idole n’a plus de temple, mais elle régit
le temps, les relations et les priorités.
Elle ne demande pas de prosternation physique, mais
exige loyauté, sacrifice et silence.
Le philosophe Karl Polanyi parlait déjà d’un monde où
le marché cesse d’être un outil pour devenir une
norme morale. La réussite économique devient vertu,
l’échec une faute personnelle. Cette idole est invisible,
mais omniprésente ; légale, mais écrasante ; respec-
tée, mais rarement interrogée.

         D’hier  à  aujourd’hui  :  la  même   soumission,   un
autre décor
Les statues tombent, les systèmes changent, mais la
logique demeure : ce qui promet la sécurité absolue
finit souvent par asservir.
Le Coran n’a pas combattu les idoles pour en tolérer
d’autres, plus discrètes, plus sophistiquées, mais tout
aussi exigeantes.

Le saviez-vous ?
On peut briser les statues… et pourtant continuer à
se prosterner.

         Avant l’islam : quand le commerce devient sacré
Dans l’Arabie préislamique, La Mecque n’était pas
seulement un centre religieux : elle était un carrefour
économique majeur, où le commerce structurait les
alliances, les hiérarchies sociales et même la dignité
des individus. La valeur d’un homme se mesurait à ce
qu’il possédait, et la pauvreté était déjà une forme
d’exclusion.
L’historien Ibn Khaldoun notait que la richesse,
lorsqu’elle devient finalité, produit domination et
corruption du lien social. Elle cesse d’être un moyen et
devient un critère d’existence.

         Le Coran : une rupture morale, pas économique
L’islam n’est jamais venu condamner l’argent en soi. Il
est venu désacraliser ce qui avait pris la place du divin.
Le Coran frappe là où l’idole se cache : « Ceux qui
thésaurisent l’or  et  l’argent  et  ne  les  dépensent  pas
dans  le  sentier  de  Dieu,  annonce-leur  un  châtiment

Ils sculptaient la pierre et fondaient le métal,
Ils nommaient leurs dieux et dressaient des autels,
Mais déjà, dans l’ombre des marchés et des étals,
Une idole muette régnait sans rituel.

L’idolâtrie n’a pas toujours pris la forme de statues
visibles. Bien avant que l’homme ne se prosterne
devant des figures taillées, il s’est incliné devant ce
qui promettait sécurité, pouvoir et domination : l’or,
l’argent, la richesse accumulée.

LE SAVIEZ
 VOUS?

L’argent fut la première idole sans statue

Par Cheikh Khaled Larbi

Ph © duha127 



Le Coran
m’a appris

35   |   QUE LA RICHESSE
PEUT APPAUVRIR

 40IQRA N°96   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

Quand le monde brille et promet tout,
Quand le cœur se rassure à l’ombre des biens,
Je me souviens que la vie est fragile,
et qu’aucune fortune
Ne peut me protéger de ce que le destin destine.

Le Coran m’a appris à regarder la richesse
autrement. Elle n’est pas diabolique, mais elle
peut devenir une prison invisible. « Vos biens et
vos enfants ne sont qu’une tentation… » (Coran,
64 :15)
Je peux posséder beaucoup, et pourtant n’avoir
presque rien. Car le vrai trésor, celui qui ne
disparaît pas, ne se chiffre ni ne se stocke.

Chaʿbān : le rappel discret
Le mois de Chaʿbān arrive sans éclat. Il ne
marque pas par l’obligation ou le faste, mais par
la réflexion intérieure. Alors je me demande :
qu’ai-je attaché à mon cœur qui devrait rester
libre ? Qu’ai-je laissé dominer mes pensées, mes
relations, mes choix ?
Le jeûne et les actes pieux de Chaʿbān ne sont
pas seulement un entraînement pour Rama-
dhan, ils sont une préparation du cœur, un
allègement discret avant la grande marche.

La vraie fortune
Le Coran m’invite à contempler l’éphémère :

« La vie d’ici-bas n’est que jouissance
trompeuse… »

Coran, 3 :185

Par Cheikh Khaled Larbi

Je comprends alors que tout ce que je crois
solide peut s’effondrer en un instant. La vraie
richesse n’est pas dans ce que je possède, mais
dans ce que je peux laisser partir sans regret,
dans ce que je peux donner sans attendre, dans
ce qui reste au-delà des mains et des coffres.

Ph © Murad Khan 



 41

Ph © Salih Sezgen

L’illusion de sécurité
Combien de fois ai-je cru qu’une somme, un
bien,  une  position,  assureraient   ma   tranquilli
-té ? Et combien de fois cette illusion m’a-t-elle
déçu ? Le Coran m’apprend que la sécurité
réelle n’est pas dans ce que je retiens, mais dans
ce que je confie à Dieu, dans ce que je sais
libérer du cœur. Ibn el-Qayyim disait : « Celui qui
s’attache aux biens sera esclave, celui qui se
détache sera libre. » Je réalise que chaque acte
de générosité, chaque détachement volontaire,
m’ouvre un espace intérieur que l’argent ne
peut combler.

Les biens, les liens, la tentation
Je vois autour de moi, dans le monde moderne,
des vies construites pour accumuler. On nous
vend la sécurité comme produit, on nous
persuade que la réussite se mesure à la taille du
compte bancaire, à l’apparence, à la consom-
mation.
Le Coran m’a appris à dire non, à mettre des
frontières invisibles, à rester maître de mon
cœur, même dans un monde où l’or et l’argent
règnent.

« …et que ce que Dieu vous a donné soit un
moyen de bien, et non un fardeau

pour votre cœur. »
adapté du Coran, 2 :267

Le Coran m’a appris que l’on peut posséder
beaucoup et n’avoir presque rien. Que la vraie
richesse n’est pas ce qui brille sous mes yeux,
mais ce qui libère mon cœur.

Que Chaʿbān ne pèse pas sur le corps,
mais sur ce qui s’attache en silence.

Que tout ce qui se chiffre peut disparaître,
mais que ce que l’on lâche, offert sincèrement,

reste lumière dans l’âme, trésor que l’argent
ne saura jamais acheter.



Amartya Sen n’est pas seulement un économiste couronné par le prix Nobel
; il est une voix morale qui a profondément renouvelé notre manière de
penser la justice. Derrière son regard calme se cache une trajectoire
intellectuelle façonnée par l’expérience, la souffrance humaine et une foi
profonde dans la dignité de chaque individu.

Né en 1933 en Inde, Amartya Sen grandit dans un contexte marqué par la

pauvreté, le colonialisme et surtout par la grande famine du Bengale en 1943.

Enfant, il assiste à la mort d’hommes et de femmes non pas faute de nourriture

disponible, mais faute de droits, d’accès et de justice. Cette expérience

fondatrice nourrit toute sa réflexion future : la pauvreté n’est pas une fatalité

naturelle, mais un échec social et politique.

Formé à l’économie, Sen refuse très tôt d’en faire une science froide et

détachée de la réalité humaine. Pour lui, la croissance économique n’a de sens

que si elle améliore concrètement la vie des personnes. C’est ainsi qu’il

développe sa célèbre approche par les capacités, qui déplace la question

centrale du « combien possèdent les individus » vers « que sont-ils réellement
capables de faire et d’être ».

La liberté devient alors une notion vivante : la capacité d’être éduqué, de se

soigner, de s’exprimer, de participer à la vie collective.

Par Ahmed Moussa

Amartya
Sen

 P  O  R  T  R  A  I  T 

QUAND LA PENSÉE
DEVIENT CONSCIENCE HUMAINE

 42



Dans son ouvrage majeur, Le développement comme liberté, Amartya Sen

renverse la pensée dominante : le développement n’est pas un simple moyen

d’atteindre la liberté, il en est l’essence même. Une société riche mais

oppressive demeure profondément injuste. Cette idée, à la fois simple et

révolutionnaire, a influencé durablement les politiques de développement à

l’échelle mondiale.

Dans L’idée de justice, Sen s’éloigne des modèles abstraits d’une justice parfaite

pour proposer une vision pragmatique : il ne s’agit pas de concevoir un monde

idéal, mais de réduire les injustices réelles dans un monde imparfait. La justice

est un processus, une comparaison, une amélioration continue fondée sur le

raisonnement public et le dialogue.

Ce qui distingue Amartya Sen est cette alliance rare entre rigueur

intellectuelle et sensibilité humaine. Professeur à Harvard et à Cambridge, il

n’a jamais oublié que la connaissance doit rester au service des plus

vulnérables. Sa pensée dérange les discours qui justifient l’inégalité au nom du

marché, de la culture ou du destin.

Dans son portrait, on ne voit pas un théoricien distant, mais un penseur du

dialogue, du pluralisme et de la démocratie vécue. Il défend une vision de

l’identité humaine multiple et ouverte, refusant toute réduction à une

appartenance unique. Pour lui, le débat, la tolérance et la liberté d’expression

sont des piliers essentiels de la justice.

Amartya Sen incarne ainsi une figure rare de l’intellectuel engagé : un homme

qui prouve que l’économie peut être éthique, que la philosophie peut être

concrète, et que la pensée, lorsqu’elle est guidée par l’humanité, peut

contribuer à rendre le monde moins injuste.

 43



 44IQRA N°96   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

tion. L’Évangile de Luc rapporte qu’il dépend du
soutien de plusieurs femmes que Jésus avait
guéries, comme Marie de Magdala. Elles
manifestent leur reconnaissance par une aide
matérielle. Pour Jésus, ce vœu de pauvreté lui
donne une liberté absolue. Il adoptera souvent
une position radicale au sujet de l’argent.
« Je vous le dis encore, il est plus facile à un
chameau de passer par le trou d’une aiguille qu’à
un riche d’entrer dans le royaume de Dieu », lit-on
de la bouche de Jésus dans les Évangiles de
Marc, Matthieu et Luc, signe de l’importance de
cet enseignement pour les premiers chrétiens.
Dans le commentaire qu’il donne lui-même,
Jésus explique qu’il est impossible de se sauver
soi-même et que cela ne dépend que de Dieu.
« Ne vous amassez pas des trésors sur la terre, où la
teigne et la rouille détruisent, et où les voleurs
percent et dérobent ; mais amassez-vous des
trésors dans le ciel, où la teigne et la rouille ne
détruisent point, et où les voleurs ne percent ni ne
dérobent. Car là où est ton trésor, là aussi sera ton
cœur », dit-il dans l’Évangile de Matthieu (6, 19-
21) pour inciter ceux qui l’écoutent à conserver
une distance vis-à-vis des choses matérielles,
dans un contexte où Jésus annonce une fin des
temps imminentes (Matthieu 24, 34). Toute
accumulation est alors inutile. 
Ce qu’il valorise, au contraire, ce n’est pas la
quantité de ce que l’on donne, mais sa qualité.
En Marc 12, Jésus observe les riches donner de
grosses sommes d’argent pour le service du
temple, puis voit une pauvre veuve mettre deux
piécettes. « Je vous  le  dis  en  vérité,  cette  pauvre

Résonances 
abrahamiques
16  |    JÉSUS ET L’ARGENT

Par Raphaël Georgy

Dans les Évangiles, Jésus oppose l’argent à
Dieu comme deux puissances rivales, affir-
mant que l’argent mal utilisé peut rapidement
faire oublier l’essentiel.

Dans le fameux Sermon sur la montagne, Jésus
développe son enseignement sur la justice, la
prière et la place des biens matériels : « Nul ne
peut servir deux maîtres. Car, ou il haïra l’un et
aimera l’autre ; ou il s’attachera à l’un, et méprisera
l’autre. Vous ne pouvez servir Dieu et Mamon ».
Les auteurs du récit ne prennent pas la peine
d’expliquer qui est ce « Mamon », car il est bien
connu du lecteur de l’époque. Il s’agit d’un vieux
mot araméen, langue que Jésus parlait au
quotidien, et qui désigne la richesse qui cause
une injustice ou rompt la solidarité communau-
taire. Jésus l’oppose ici directement à Dieu,
comme deux puissances qui rivalisent pour
conquérir le cœur de l’homme. « Le règne de
l’argent est la seule idolâtrie qui a été explicitement
mentionnée par Jésus dans l’Évangile, expliquait le
pasteur Gilles Boucomont lors d’un colloque à la
Grande Mosquée de Paris, consacré au trafic de
drogue le 21 janvier dernier. C’est la seule fois qu’il
a mis en rivalité deux puissances aussi
explicitement. » Dans la pensée juive, dans la-
quelle naît le christianisme, l’homme se définit
par ce qu’il sert. Servez l’argent vous rabaisse ;
servir Dieu vous élève.
Jésus lui-même, fils d’artisan, qui correspondait
à une classe sociale à peine plus élevée que
celle de paysan, a fait le choix d’abandonner ses
biens matériels pour porter plus loin sa prédica-

Ph © Maor Kinsbursky



que Jésus adoube. Il n’est pas question de
choisir la misère, mais la liberté. Celle de l’âme
qui sait se délester pour mieux s’élever, au
service de son prochain.

veuve a donné plus qu’aucun de ceux qui ont mis
dans le tronc ; car tous ont mis de leur superflu,
mais elle a mis de son nécessaire, tout ce qu’elle
possédait ».
C’est donc l’argent bien utilisé, celui qui  circule, 

 45IQRA N°96   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

Judas rapportant 30 deniers par Rembrandt, 1629



— « Waw, trop belle la bagnole ! Eh, Monsieur, vous l’avez payée
combien vot’ caisse ? Et c’est quoi cette marque ? 

— Oui mon p’tit ! D’abord, en tant que musulman, on salut les gens avant
de s’adresser à eux. 

— Euh, ouais, pardon Monsieur, Salam, Salam.

— Et moi c’est Monsieur Salim. Et oui, je suis chef d’entreprises dans le
bâtiment et la restauration. Et cette voiture est une PORSCHE
CAYENNE Coupé Turbo S E-Hybrid et dont j’avoue être fière et satisfait
de son confort malgré une consommation raisonnable. 

— Ah Ouée… trop classe la bagnole avec intérieur cuir, magnifique !
Attends, attends ! Et c’est quoi cette montre à ton poignet, ne me dit pas
que c’est une Rolex Day-Date ?! 

— Non, non c’est une Rolex Daytona automatique. 

— Waw, t’as trop de la chance toi ! 

— Ouais… bon, tu connais l’expression « l’argent ne fait le bonheur ». Et
c’est surtout un investissement que je pourrais revendre plus cher, plus
tard.Mais tant que j’en renvoie le mérite à mon créateur Allah (exalté
soit-il), en faisant preuve de gratitude à son égard, je ne pense pas être
dans le péché d’apprécier les belles choses qu’Allah m’a accordées, dans
sa grande bonté. Et comme le rapporte Abdullah Ibn Amr Ibn El Âss, Le
Prophète Mohammed (Prières et salutations d’Allah sur lui) a dit : «
Certes Allah aime voir les effets de Ses bienfaits sur Son serviteur»
(Rapporté par EtTirmidhî et authentifié par El Albany). 

— Ouais, ouais, c’est facile de dire ça quand on est riche. 

— Et bien détrompe-toi, au contraire la richesse peut être une grande
épreuve pour l’homme. Dieu dit dans la Sourate Ettaghaboun, Versets
15 et 16 : « Certes vos biens et vos enfants ne sont qu'une tentation,
alors qu'auprès d'Allah il y a une immense récompense. Ainsi pratiquez la
taqwa d'Allah autant que vous pouvez, écoutez, obéissez et dépensez.
Ceci sera un bien pour vous. Et quiconque a été protégé de sa propre
avarice, ceux-là sont ceux qui réussissent » …

Et il dit dans la sourate Le butin, verset 28 : « Et sachez que vos biens et
vos enfants ne sont qu'une épreuve et qu'auprès d'Allah il y a une
énorme récompense ».

Et tu vois mon p’tit gars, réussir cette épreuve c’est à la fois simple et
compliqué, car il suffit de faire preuve de gratitude et  de  reconnaissance

LA JEUNESSE FRANÇAISE
DE CONFESSION MUSULMANE Découvrons-là
17- LE RAPPORT DU JEUNE MUSULMAN À L’ARGENT :
DISCUSSION AVEC UN RICHE HOMME D’AFFAIRE

 46

Par Cheikh Abdelali Mamoun



à l’égard de ton pourvoyeur, Allah le Généreux, et ne pas commettre
l’erreur de ce personnage cité dans le Coran qui n’est autre que Qaroun
dans la Sourate 28, du versets 76 au verset 83 : « En vérité, Coré
[Qaroun] appartenait au peuple de Moïse ; mais ses abus envers les siens
étaient considérables. Nous lui avions donné des trésors (en si grand
nombre que) leurs clefs étaient trop lourdes à porter, pour toute une
bande de gens forts. Son peuple (en s’efforçant de le raisonner) lui disait :
« Ne te réjouis pas trop ! Allah n’aime pas ceux qui sont arrogants.
Recherche (plutôt), à travers ce qu’Allah t’a donné, la demeure dernière.
Et ne renonce pas (pour autant) à ta part (de bonheur) en cette vie. Sois
bon (envers les autres) comme Allah a été bon envers toi. Et ne favorise
pas la corruption sur terre, car Allah n’aime point les corrupteurs. » Il
rejeta ces conseils et dit : « C’est uniquement à la science que je possède
que je dois ce que j’ai. » (Lui qui est si fier de ses compétences et qui croit
ainsi que sa domination est légitime) ne sait-il pas qu’avant lui, Allah a
fait périr des générations supérieures à lui en force et en nombre ? Et les
criminels ne seront pas interrogés sur leurs péchés ! 

Un jour il se présenta à son peuple dans tout son apparat. Ceux qui
aimaient (exclusivement) la vie présente dirent : « Si seulement nous
possédions des richesses similaires à celles de Coré. Il est certes très
chanceux ! » Ceux qui avaient reçu la science leurs dirent alors : «
Malheur à vous ! La récompense d’Allah est bien meilleure pour celui qui
croit et fait le bien. Mais elle ne sera reçue que par ceux qui font preuve
de patience. »

Nous le fîmes, lui et son palais, engloutis par la terre. Sa suite ne put lui
être d’aucun secours face à Allah, et il ne pût non plus se secourir lui-
même. 

Et ceux qui, la veille, souhaitaient être à sa place, se mirent à dire : « Ah !
Il est vrai qu'Allah augmente la part de qui Il veut, parmi Ses serviteurs,
ou la restreint. Si Allah ne nous avait pas favorisés, Il nous aurait
certainement fait engloutir. Ah ! Il est vrai que ceux qui ne croient pas ne
réussissent pas. »

Cette Demeure dernière, Nous la réservons à ceux qui ne recherchent, ni
à s'élever sur terre, ni à y semer la corruption. Cependant, l'heureuse fin
appartient aux pieux.

— Machallah, t’en connaît beaucoup Monsieur sur la religion ! 

— Bin, mon gars, pas tant que ça, mais je me renseigne un peu par ci et
par là et je t’avoue j’ai un ami imam qui m’a tout expliqué. Et il m’a
surtout mis en garde de ne pas succomber à l’amour excessif de l’argent
au point de ne plus me soucier de comment l’acquérir. Car selon Abou
Houreyra (qu’Allah l’agrée), Le Prophète Mohammed (Prières et
salutations d’Allah sur lui) a dit : « Il va venir un temps où la personne
n'accordera pas d'importance au fait qu'il ait gagné son argent de
manière licite ou illicite. ». Il a ajouté : l’argent est éphémère, seules les
bonnes actions perdureront le jour du jugement dernier. Il est donc
important de garder une attitude responsable dans la gestion de ces
avantages matériels qu’Allah nous a accordé et ne pas succomber à une
forme d’idolâtrie courant à sa quête, de manière aveugle et immorale.
Sur ce, je te laisse petit, et retiens bien ces conseils d’un homme qui a pas
mal d’expérience sur ce sujet et prends soin de toi ! 

— Merci Tonton, je n’oublierai jamais ce que vous m’avez dit. Beslama !
 

 47



SABIL AL-IMAN

QUAND LE CŒUR S’ATTACHE,
LA FOI S’ALOURDIT

éclats spirituel de la semaine

Ph © Masoud Mostafaei 

Mais dès qu’il s’attache à ce qu’il croit posséder,
La route se rallonge… et la foi peut vaciller.

Le cœur marche léger quand il n’est pas chargé,
Il s’élève quand il n’est pas enchaîné,



 46

L’islam n’a jamais fait de la pauvreté un idéal,
ni de la richesse un péché. Il a fait du cœur, le
véritable champ de bataille. Car ce n’est pas ce
que l’on tient dans la main qui alourdit la
marche vers Dieu, mais ce à quoi l’on
s’accroche intérieurement.

Le cœur : lieu de passage ou de captivité
Les anciens maîtres de la spiritualité
musulmane ont toujours distingué entre
possession et attachement.
El-Ghazali écrivait : « L’argent dans la main est un
serviteur utile, mais dans le cœur, il devient un
tyran. » Le cœur est, par nature, un lieu de
passage. Il est fait pour accueillir, puis laisser
partir. Lorsqu’il s’enferme dans la peur de
perdre, il cesse d’avancer.
Ibn al-Qayyim résumait cette sagesse d’une
phrase saisissante : « Ce n’est pas la dounya qui
est blâmable, mais la place qu’elle occupe dans le
cœur. »

Par Cheikh Khaled Larbi

Chaʿbān : le mois du délestage intérieur
Chaʿbān n’est ni un mois spectaculaire, ni un
mois bruyant. Il est un seuil, un espace discret
entre l’habitude et la transformation. Le
Prophète صلى الله عليه وسلم accordait à Chaʿbān une attention
particulière.
Â’isha (qu’Allah l’agrée) rapportait : « Je ne l’ai
jamais vu jeûner autant que durant Chaʿbān, en
dehors de Ramadhān. » (El-Boukhârî, Mouslim).
Les savants expliquent que Chaʿbān est le mois
où l’on allège le cœur avant d’alléger le corps
par le jeûne.
On n’y apprend pas à manquer, on y apprend à
se détacher. 

Le Prophète صلى الله عليه وسلم et la richesse :

un rapport libéré
Le Messager de Dieu صلى الله عليه وسلم n’a jamais vécu dans la
misère imposée, mais il a choisi la sobriété
volontaire. Quand des richesses lui parve-
naient, elles ne restaient pas la nuit chez lui. Il
donnait, redistribuait, libérait. Il disait : « La
vraie richesse n’est pas l’abondance des biens,
mais la richesse de l’âme. » (Mouslim) Ce hadith
n’est pas une consolation pour les pauvres,
mais un avertissement pour tous.

Ph © Vecteezy Images



 50

La sociologue Eva Illouz, pourtant éloignée du
discours religieux, observe que l’attachement
excessif aux biens produit anxiété, compa-
raison permanente et insatisfaction chronique.
Une intuition que la spiritualité musulmane
avait formulée depuis des siècles.

Le vrai pauvre
Dans le Coran, Dieu ne glorifie jamais le
manque, mais Il met en garde contre l’illusion
de sécurité.

« Vos biens et vos enfants ne sont
qu’une tentation. »

Coran, 64 :15

El-Hasan el-Basri disait : « Le pauvre n’est pas
celui qui possède peu, mais celui qui ne se rassasie
jamais. » L’attachement transforme la richesse
en inquiétude, et l’abondance en peur de la
perte. Chaʿbān vient alors comme un rappel
doux : et si tu relâchais un peu ce que tu serres
trop fort ?

Ph © tanukiphoto

Une foi qui marche, pas qui s’encombre
La foi n’appelle pas à tout quitter, mais à ne pas
se laisser posséder. Dans un monde où la valeur
d’un individu se mesure souvent à sa produc-
tivité ou à son patrimoine, l’islam propose une
autre boussole : celle du cœur libre.
Comme le disait Maryam Jameelah, penseuse
musulmane contemporaine : « La véritable liber-
té commence quand le cœur cesse de dépendre de
ce qu’il peut perdre. »
La foi ne fuit pas l’argent, elle refuse qu’il
devienne un trône. Elle ne condamne pas la
possession, mais brise la captivité.
Chaʿbān nous murmure, sans fracas ni injonc-
tion : allège ton cœur, avant que Ramadhan
n’allège ton corps. Car le croyant ne marche
pas chargé de ce qu’il possède, il avance porté
par ce qu’il lâche.

Ph © Zurijeta



Ô Allah,

Ô Seigneur des cieux et de la Terre,
Toi qui sondes l’intérieur des âmes et les secrets des cœurs,

Purifie nos pensées de l’illusion de la richesse,
Et détache-nous de tout ce qui nous asservit en silence.

Guide nos cœurs à ne pas s’incliner devant les idoles visibles
ni devant celles invisibles,

Qu’elles soient or, pouvoir, statut ou réputation,
Mais qu’ils s’ouvrent à la lumière de Ta miséricorde

et de Ton rappel.

Âmîn ô seigneur des mondes



Hakim ibn Ḥizâm, qu’Allah l’agrée, dit : j’ai
demandé au Messager d’Allah صلى الله عليه وسلم, et il m’a don-
né. Puis, de nouveau, je lui ai redemandé, et il
m’a donné encore. Alors il a dit : 

« Cette richesse est verdoyante et douce.
Celui qui la prend avec une âme généreuse y

sera béni. Quant à celui qui la prend avec
avidité, elle ne sera pas bénie pour lui : il est

comme celui qui mange sans jamais être
rassasié. Et la main qui donne est meilleure

que celle qui reçoit. »

Ces paroles ne sont pas une simple
recommandation financière ni un éloge de la
richesse, mais bien un cadre éthique et
philosophique profond qui redéfinit la relation
entre l’être humain et ce qu’il possède. L’ar-
gent, par nature, est « vert et doux », c’est-à-dire
une parure de la vie et une source de séduction
et d’attirance. Le Coran lui-même le désigne
comme un ornement de la vie d’ici-bas, lorsqu’il
dit : « Les biens et les enfants sont l’ornement de la
vie présente. » Il évoque aussi l’attachement
humain à son égard lorsqu’il dit : « Et vous aimez
les richesses d’un amour ardent. »
Ainsi, le hadith établit que la valeur réelle de la
richesse et la douceur que l’on en retire sont
intimement liées à la conduite de l’homme et à
son état intérieur. Celui  qui  la  reçoit  avec  lar-

93  |    LA VALEUR DE LA RICHESSE
ENTRE L’ÉTHIQUE HUMAINE
ET LE SENS DE SA GÉRANCE
(KHILAFA) PAR L’HOMME

 52

Le Hadith
de la semaine

Par Cheikh Younes Larbi



À notre époque en particulier, l’argent est
devenu un critère de réussite sociale, de
reconnaissance et de statut. Il a contribué à
l’édification des institutions d’enseignement,
de santé et de recherche scientifique. Mais,
dans le même temps, il a alimenté la compé-
tition matérielle, creusé les inégalités et semé
une inquiétude permanente autour de la suffi-
sance et du contentement. C’est ici qu’apparaît
la différence entre l’argent béni entre les mains
d’un homme droit, et l’argent corrompu par la
convoitise lorsqu’il se trouve entre les mains de
celui qui ne l’est pas : l’impact sur la vie de
l’individu comme sur celle de la société est
alors radicalement différent.
La conscience de cette réalité chez le musul-
man s’accompagne de l’invocation transmise du
Prophète صلى الله عليه وسلم : « Ô Allah, rends ma subsistance
licite, pure et bénie, et suffis-moi par ce que Tu
m’as accordé de tout autre que Toi » (rapporté par
Ibn Mājah), afin que la richesse demeure un
moyen de bénédiction et non une source de
tentation ou de trouble. Le hadith nous rappelle
également la question de la reddition des
comptes : d’où as-tu acquis ce bien et en quoi
l’as-tu dépensé ? 
Autant de balises éthiques qui replacent la
richesse à sa juste place, comme un moyen au
service du bien et non comme une fin en soi.
Ainsi, ce hadith propose une vision intégrale de
la richesse et de l’homme : le bien matériel est
une grâce qui appelle la reconnaissance, une
épreuve qui exige la vigilance, et un dépôt
confié, qui requiert d’être honoré. Lorsque
l’homme se réforme, la richesse se réforme
avec lui et devient un vecteur d’expansion du
bien et de la miséricorde parmi les gens. Mais
lorsque la droiture fait défaut, la richesse se
mue en un fardeau pesant, qui ne rassasie point
l’âme et conduit les relations humaines vers le
conflit et la tension. Le hadith met ainsi en
lumière le fait que la véritable valeur de la
richesse ne se mesure pas à ce que l’homme
possède, mais à ce qu’il fait de ce qu’il possède,
et à ce que cette richesse fait de l’homme lui-
même.

 53IQRA N°96   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

gesse d’âme et sincérité de cœur, dans une
disposition de contentement et de rectitude, y
trouve la bénédiction et en fait une source de
bien pour sa propre vie comme pour celle des
autres. En revanche, celui qui la prend avec
avidité et convoitise ne connaîtra point la
bénédiction, et sa condition sera comparable à
celle de celui qui mange sans jamais être
rassasié. C’est là un rappel éloquent que la
richesse n’est pas seulement un objet à
accumuler et à conserver, mais une véritable
épreuve : l’homme sera-t-il maître de l’argent
ou en deviendra-t-il le serviteur ?

Ph © Aekkasit Rakrodjit 



Le vrai
du faux

 54IQRA N°96   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

C’est une formule d’une grande maîtrise au plan
du style et à la portée expressive forte, au point
que l’auditeur peut la prendre pour une parole
transmise. Or, elle n’est pas un hadith prophé-
tique, et l’on ne lui connaît pas d’origine recon-
nue dans l’héritage arabe ; il est même probable
qu’il s’agisse d’une expression importée, forgée
dans un contexte intellectuel occidental, puis
passée en arabe tant son sens paraît séduisant.
Cela dit, le jugement porté sur les formules ne
dépend pas seulement de leur provenance, mais
aussi de ce qu’elles signifient lorsqu’on les
confronte aux textes.
Dans la conception islamique, la richesse n’est
pas un élément accessoire : elle s’inscrit au
contraire dans la nature humaine. Le Coran
l’énonce explicitement lorsqu’il dit : « Et vous
aimez les biens d’un amour ardent » (El-Fajr, v.
20). Cet « attachement » n’est pas blâmable, en
lui-même, bien au contraire, il devient louable
lorsque le bien est acquis licitement,  dépensé  à

Bien des expressions se répandent dans la
bouche des gens : on les reprend avec aplomb,
non parce que leur origine est avérée, mais
parce que leur signification semble persuasive
et que leur cadence au plan de la langue
exerce une certaine fascination. Il en est
même qui, tant elles sont répandues, se trans-
mettent comme si elles faisaient partie de
textes de référence, alors qu’elles ne sont, en
vérité, que des propos humains, qui deman-
dent à être vérifiés avant d’être acceptés.
C’est pourquoi il importe de soumettre les
propos couramment relayés au critère de la
Révélation, non dans l’intention de les démolir
ou d’y jeter le doute, mais afin de distinguer ce
dont on peut s’inspirer à titre de sagesse
humaine de ce qui est, à tort, attribué à la Loi
révélée.
Parmi ces formules figure celle-ci : « la meilleu-
re richesse est celle qui sert l’être humain, non
celle qui l’asservit. »

Ph © Guillaume Sauloup

PROPOS POPULAIRE, ET NON HADITH :
67  |   ‘LA MEILLEURE RICHESSE EST CELLE QUI SERT L’ÊTRE HUMAIN, 

NON CELLE QUI L’ASSERVIT’

Par Cheikh Rachid Benchikh



bon escient, et que l’on s’acquitte des droits dus
au Tout-Puissant, en particulier la zakat, ainsi
que les diverses formes de charité et de
bienfaisance. Mais si cet équilibre se rompt,
l’argent se renverse : de bienfait, il devient
épreuve, voire malédiction.
En méditant la  première  moitié  de  la  formule,
« La meilleure richesse est celle qui sert l’être
humain », on constate qu’elle exprime une idée
que la Sunna a formulée en termes explicites.
Le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : « Quel excellent bien que la
richesse vertueuse, lorsqu’elle est entre les mains
d’un homme vertueux. »
Car l’argent, lorsqu’il se trouve entre les mains
de celui qui craint Dieu, et qu’il en fait un
moyen d’amélioration plutôt qu’un instrument
de corruption, devient une voie parmi les voies
de l’obéissance, et non un simple confort de ce
bas monde.
Quant à la seconde partie, « non celle qui l’asser-
vit », elle porte un avertissement contre le fait
que l’argent puisse prendre l’ascendant sur son
détenteur. Or cet avertissement revient à
maintes reprises dans le discours coranique,
lorsque Allah (SWT) dit : « Non ! L’être humain,
certes, s’arroge des droits, dès qu’il se croit à
l’abri du besoin » (El-Alaq v. 6–7).
L’illusion d’autosuffisance que procure la
richesse peut ainsi ouvrir la porte à la tyrannie
et à la transgression, si elle n’est pas contenue
par la crainte d’Allah et régulée par un frein
moral et conforme à la loi.
Ainsi, cette formule, bien qu’elle ne soit pas un
hadith, véhicule, dans l’ensemble, un sens juste,
mais elle mérite d’être précisée : l’argent n’est
ni loué pour lui-même, ni blâmé pour lui-même ;
on en juge plutôt à l’aune de la manière dont il a
été acquis, de ce à quoi il a été dépensé, et de
l’effet qu’il produit sur son détenteur. A son
égard, les gens se divisent en deux catégories :
ceux qui le mettent à leur service, et ceux qui en
deviennent les serviteurs. Si l’argent reste un
serviteur, il devient source de rectitude ; s’il se
transforme en maître, il corrompt. C’est en ce
sens que le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : « Les pieds du
serviteur ne bougeront pas, au Jour de la
Résurrection, avant qu’il ne soit interrogé sur sa
vie, à quoi il l’a consacrée ; sur son savoir, ce qu’il en 

a fait ; sur ses biens, d’où il les a tirés et en quoi il les
a dépensés ; et sur son corps, comment il l’a usé. »
(rapporté par Et-Tirmidhî).
On remarquera, dans ce hadith, que lorsque le
Prophète صلى الله عليه وسلم évoque l’argent, il mentionne deux
questions décisives : son origine, « d’où l’a-t-il
acquis ? », et  son  usage,  «  en  quoi  l’a-t-il  dépen-
sé ? ». Là, se révèle la place particulière de la
richesse en islam et la responsabilité qui pèse
sur l’être humain, aussi bien à la source qu’à la
dépense. Des textes de cette teneur, dans le
Coran et la Sunna, sont d’ailleurs très
nombreux.

En conclusion, dans l’islam, l’argent n’est ni
une fin recherchée pour elle-même, ni un mal
qu’il faudrait éviter de manière absolue ; c’est
un moyen, encadré par la loi révélée et rectifié
par l’intention et l’action.
Quant à la formule : « la meilleure richesse est
celle qui sert l’être humain, non celle qui l’asser-
vit », elle n’est pas un hadith prophétique.
Même si son sens rejoint certains objectifs de
la charia, il n’est pas permis de l’attribuer au
Prophète صلى الله عليه وسلم, ni de la faire circuler comme si
cela avait été le cas. La balance qui juge les
propos demeure le Livre de Dieu et la Sunna
de Son Messager ; tout le reste se pèse et
s’examine, mais ne se sacralise pas.

Ph © Guillaume Sauloup

 55IQRA N°96   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 



contraire considéré comme une grâce parmi les
grâces d’Allah, un moyen de développement et
de prospérité, ainsi qu’une source de puissance.
C’est pourquoi Allah, SWT, en a fait un bienfait
pour Ses serviteurs, a indiqué qu’il constitue un
soutien essentiel pour les êtres humains, et a
interdit de le négliger, de le gâcher ou de le
dilapider. Mais, dans le même temps, l’islam n’a
pas laissé le rapport à l’argent sans règles ni
garde-fous : car, livré aux seules passions,
l’argent se transforme de bénédiction en
tentation, de moyen en finalité, et de facteur de
réforme en instrument d’injustice et de dureté.

Les versets relatifs au « trésor » sont souvent
récités et accompagnés d’images d’un châti-
ment très sévère. Il en résulte, dans l’esprit de
certains, l’idée que l’islam adopterait une
attitude d’hostilité envers l’argent, ou que
toute forme d’épargne constituerait une voie
menant au péché et à la sanction. Or, si
répandue soit-elle, cette compréhension ne
reflète pas la réalité de la conception islami-
que et ne s’accorde pas avec l’esprit de la
charia, venue organiser la vie des personnes,
non la leur rendre plus difficile, dans ce qui
relève de leur disposition naturelle à aimer
posséder, ainsi que de leur besoin de sécurité
et de stabilité.

14  |    LA RÉALITÉ DU « TRÉSOR » (KENZ) DANS LA LÉGISLATION MUSULMANE

Par Cheikh Younes Larbi

 56

Car l’islam n’a pas porté sur l’ar-
gent un regard de mépris  :  il  l’a  au

UNE  ATTITUDE 

LES AFFAIRES CONTEMPORAINES 
 À LA LUMIÈRE DU TEXTE ET DE LA SAGESSE

   Mizan El-Qadhaya 



Lorsque l’on médite le verset du « trésor » dans
la sourate Et-Tawbah, on constate que le Coran
ne blâme ni la richesse, ni l’or, ni l’argent en tant
que tels, mais qu’il condamne une attitude bien
précise à leur égard : celle de les retenir de leur
droit. Le verset dit : « Et ceux qui thésaurisent
l’or et l’argent et ne les dépensent pas dans le
sentier d’Allah… »
Ainsi, la cause du châtiment n’est pas la thésau-
risation en soi, mais la thésaurisation jointe au
refus de dépenser dans la voie d’Allah. Cette
expression n’est ni vague ni absolue ; ce qu’elle
vise en premier lieu est l’acquittement de la
zakât qu’Allah a instituée comme un droit
déterminé sur les biens des riches.

LA ZAKAT La Sunna prophétique est venue
poser   une   limite    claire    à    cette

question et lever toute ambiguïté lorsque le
Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : « Ce dont la zakât est acquit-
tée n’est pas un trésor. »
Par cette brève parole, la question a été tranc-
hée à sa racine : la richesse dont le droit d’Allah
a été honoré, ne constitue pas un trésor pour
lequel son détenteur serait châtié, quelle qu’en
soit l’abondance, quelle que soit la part
épargnée, et même si elle demeure entre ses
mains de longues années. À l’inverse, la richesse
dont la zakât est refusée est un trésor, fût-elle
minime et fût-elle exposée aux yeux des gens,
car le problème ne réside ni dans le lieu ni dans
la quantité, mais dans la privation du droit.
C’est ainsi que la compréhension des Compag-
nons, qu’Allah les agrée, fut claire et sans
équivoque. Il est rapporté d’Ibn ‘Omar et
d’autres qu’ils disaient : « Tout bien dont la zakât
est acquittée n’est pas un trésor, et tout bien dont
la zakât n’est pas acquittée est un trésor. » Ils ne
se sont pas engagés dans des complexités, ni
n’ont chargé les textes de ce qu’ils ne portent
pas, mais ont ramené la question à sa juste
balance : l’accomplissement du droit.

Cependant, en sa réalité profonde,
la question dépasse le simple calcul 

 57

FINALITÉS

d’une zakât que l’on verse pour apaiser son
cœur, car la Loi révélée ne se contente pas de
considérer les apparences ; elle considère  aussi

les finalités et les conséquences. Il se peut que
la richesse ne soit pas un « trésor » au regard du
jugement juridique strict, mais qu’elle se
transforme en tentation et en péché lorsqu’elle
devient un moyen d’oppression, une cause de
privation des faibles, un instrument de
supériorité sur les gens, ou lorsque, par son
biais, un droit obligatoire, tel qu’une dépense
due, une dette ou un dépôt confié, est retenu.
C’est là que se manifeste la dimension éthique
profonde du discours coranique, lorsqu’il relie
la richesse à la dureté du cœur et fait de son
accumulation, en l’absence de miséricorde, une
cause de corruption des cœurs avant celle des
sociétés.
À l’inverse, l’islam n’a pas demandé au croyant
de vivre dans l’angoisse de sa subsistance, ni de
dépenser tout ce qu’il possède jusqu’à devenir
une charge pour autrui. Il lui a permis l’épargne,
l’a encouragé à la bonne gestion, et a reconnu
son droit d’assurer son avenir et celui de sa
famille, ainsi que de s’efforcer de faire fructifier
ses biens, tant que cela se fait dans le licite et
que les droits d’Allah et des serviteurs sont
préservés. La richesse épargnée pour un besoin
légitime, un projet bénéfique ou une éventu-
alité prévisible n’est pas un trésor blâmable ;
elle peut au contraire être une grâce pour
laquelle son détenteur est rétribué selon son
intention.

De là, nous comprenons que le châtiment
mentionné au sujet du « trésor » ne vise pas les
riches en tant que tels, ni ceux qui possèdent
l’or et l’argent, mais plutôt ceux qui, sans s’en
rendre compte, adorent la richesse, en font la
finalité de leur existence, en retiennent le
droit d’Allah et ferment leur cœur à la souf-
france des gens. Cette même richesse qui
aurait pu être une cause de salut devient, au
Jour de la Résurrection, une cause d’humilia-
tion : elle sera portée au feu de la Géhenne,
non parce qu’elle est or ou argent, mais parce
qu’elle fut le témoin de l’avarice et de la dureté
de son détenteur.



Mercredi 21 janvier, le recteur Chems-eddine
Hafiz a ouvert le colloque « Face à la drogue et
à son trafic » par une allocution qui a donné le
ton de la journée. Deux tables rondes se sont
ensuite succédé dans la matinée, puis une
autre l’après-midi, nourrissant des échanges
concrets. Le colloque s’est achevé par un
témoignage particulièrement fort d’un acteur
engagé de la société civile marseillaise.

Au-delà des appartenances religieuses ou de
l’absence de foi, toutes et tous se sont
retrouvés autour d’une même exigence, celle de
défendre une éthique profondément humaniste
et unir les forces pour lutter contre un fléau qui
fragilise et abîme notre société.
Dans son discours d’ouverture, le recteur a
rappelé avec insistance que faire face à ce fléau
est l’affaire de tous : « Nous ne pouvons plus
détourner le regard face à ce fléau qui traverse, à la
fois nos sociétés, nos territoires et parfois même
nos proches et nos familles. La drogue,
contrairement à ce qu’on peut dire, n’est pas un
phénomène marginal, elle n’est surtout pas un
simple problème individuel, de celui qui en
consomme, ni une question réservée aux
spécialistes de la santé ou aux forces de l’ordre. Elle
est devenue au fil des décennies un vrai fait social,
un drame humain, sanitaire, économique et moral
qui fragilise les individus et mine les fondements
mêmes de la vie collective… ». 

Regard
fraternel
90  |    FACE À LA DROGUE,
TOUTES LES CONSCIENCES
SE MOBILISENT

 58

Par Nassera Benamra

Deux tables rondes se sont ensuite tenues
autour de la question du danger de la drogue
pour la santé, animées par le Pr Sadek Beloucif,
le Pr Amine Benyamina et le Pr Myriam Edjlali-
Goujon. Le Dr Benyamina a longuement expli-
qué les conséquences des produits illicites dans
une approche médico-psychosociale, insistant
sur un équilibre indissociable entre ces trois
dimensions. « On ne peut pas traiter la question de
la drogue en isolant un seul aspect. Lorsqu’il y a un
problème de sécurité, il faut aussi parler de santé,
et lorsqu’il y a un problème de santé, il faut parler
de sécurité. Tout est intimement lié », a-t-il
souligné.

Ph © Guillaume Sauloup



Les trois professeurs de médecine ont volontai-
rement placé leurs échanges en dehors de toute
référence religieuse ou philosophique. Ils ont
parlé du consommateur, de l’addiction, de ses
mécanismes et de ses conséquences sur la
santé, notamment sur le système nerveux.             
Une conclusion s’est imposée d’elle-même, la
lutte contre ce fléau concerne tout le monde,
sans exception.
La deuxième table ronde était consacrée aux
effets de la drogue sur la société. Elle a réuni le
Pr Michel Kokoreff, sociologue, M. Nacer
Lalam, économiste, et le Pr Fabrice Rizzoli,
spécialiste de la grande criminalité.
Homme de terrain, le Pr Michel Kokoreff a
interrogé de manière directe et sans détour, sur
l’efficacité des politiques publiques en matière
de drogue. Avec une pointe d’ironie, il a rappelé
que « depuis trente ans, on tient globalement le
même discours ». Et d’ajouter : « Il faut bien le dire,
nous n’avons pas toujours le sentiment d’être
réellement écoutés ni de voir les choses avancer.
Cela fait peut-être partie du problème. Les
politiques publiques mises en place depuis
quarante ans ont, en grande partie, échoué. »

De son côté, le Pr Edjlali-Goujon, neuroradio-
logue, a commencé par expliquer le fonction-
nement du cerveau, appelant chacun à une
véritable prise de conscience sur la nécessité de
le protéger.
Pour elle, « la première étape reste la prévention ».
Elle a rappelé que, bien souvent, la première
consommation est minimisée : « Quand on
écoute les personnes concernées, elles racontent
presque toujours que tout a commencé lors d’une
soirée… ».

 59

Ph © Guillaume Sauloup

Ph © Guillaume Sauloup



Le colloque s’est poursuivi l’après-midi avec
une table ronde interreligieuse réunissant le
pasteur Gilles Boucomont et notre imam,
Cheikh Abdelali Mamoun. Cet échange a
montré que la foi, quelle qu’elle soit, peut
constituer un levier précieux pour faire face à
ce fléau. Si les approches diffèrent dans les
modalités d’action, prise en charge, accompag-
nement, prévention ou sensibilisation, les
responsables religieux ont rappelé leur rôle
essentiel pour être présents sur le terrain,
soutenir, alerter et relayer les dispositifs mis en
place par les pouvoirs publics.
Sur le fond, aucune opposition de principe n’est
apparue  entre  les  deux  intervenants.   Au-delà

des différences théologiques, ils ont suivi un
même fil conducteur, guidé par la responsa-
bilité morale et l’attention portée à la dignité
humaine.
Un nouvel échange a ensuite réuni l’avocate
Dominique Attias et l’éducateur Vincent
Fritsch, soulignant combien il est urgent de
recréer du lien social et de retisser des
solidarités durables.
Pour conclure cette journée, Amine Kessaci a
été accueilli pour la deuxième fois, après sa
venue en décembre dernier, au colloque. Son
témoignage, recueilli par la journaliste Amina
Kalache, a profondément marqué l’auditoire
par sa force, sa sincérité et la constance de son
engagement.
Au fil des échanges, une évidence s’est imposée,
faire face à la drogue est l’affaire de tous, et
aucune réponse isolée ne suffit. Médecins,
éducateurs, responsables religieux, acteurs de
terrain et citoyens partagent une responsa-
bilité commune. C’est dans l’écoute, la préven-
tion et la reconstruction du lien humain que se
dessinent les voies les plus justes pour protéger
les plus vulnérables et préserver ce qui fait
société.

 60IQRA N°96   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

Ph © Guillaume Sauloup

Ph © Guillaume Sauloup



Penser

Par Ahmed Moussa

Depuis des siècles, le ballon circule entre les
pieds des hommes, mais il n’a jamais été un
simple objet. Dans la Chine ancienne, les
peuples pratiquaient le cuju (ou Ts'u Chü) ;
dans l’Europe médiévale, les rues et les
champs devenaient le théâtre d’un affron-
tement instinctif, mêlant quête de victoire et
besoin d’appartenance. Avec l’émergence du
football moderne dans les écoles de l’élite
anglaise, le jeu prit une forme organisée,
éducative, incarnant la discipline et les vertus
morales.

Dans le football, on observe des différences
fondamentales entre les sélections issues des
élites et des classes aisées, et celles provenant
des milieux populaires.
Les élites et les classes dominantes utilisent le
jeu comme un instrument d’intelligence organi-
sée et de tactique maîtrisée : chaque mouve-
ment y est calculé avec précision en vue de la
victoire, indépendamment de l’identité de celui
qui marque ou brille sur le terrain. La victoire
devient l’intérêt collectif suprême, et la
rationalité stratégique ainsi que la planification
collective constituent les armes majeures de
cet univers ordonné.
A l’inverse, les classes populaires vivent le
football autrement. Pour elles, le jeu devient un
espace d’expression de soi, d’affirmation de
l’existence individuelle et de libération des
pressions psychologiques ainsi que des entra-
ves sociales. Dans les terrains populaires, les
émotions explosent, la puissance affective et
corporelle   s’exprime    pleinement    :    l’objectif

3  |    LE FOOTBALL :
ENTRE LA PRATIQUE
ET LA PULSION EXISTENTIELLE

Ph © dotshock

n’est plus seulement la victoire, mais l’expé-
rience humaine dans toute sa densité : le conflit,
la joie, la colère et le sentiment d’appartenance
au groupe.
De cette opposition se dégage la nature profon-
dément duale du football : à la fois pratique
organisée, fondée sur le calcul et l’intelligence,
et pulsion existentielle jaillissant des besoins
psychiques et de la liberté individuelle. Le jeu
devient alors bien plus qu’un simple sport ; il se
fait miroir de la condition humaine, révélant les
luttes de classes et mettant en lumière la
tension permanente entre la raison et l’instinct,
entre l’ordre et l’élan, entre l’intérêt collectif et
le désir individuel.
Ce sentiment se transmet également aux
spectateurs et aux supporters, où il se reflète
dans les dynamiques de lutte sociale et
identitaire.

 61IQRA N°96   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 



sion permanente entre la raison et l’instinct,
entre l’ordre et l’émotion, entre l’intérêt collec-
tif et le désir individuel, entre l’appartenance
au groupe et la liberté personnelle.Lorsqu’une
équipe enchaîne les défaites durant des
décennies, voire des siècles, l’attachement et la
ferveur de ses supporters ne s’éteignent pas.
Bien au contraire, ces échecs répétés finissent
par s’inscrire au cœur de l’identité collective,
donnant naissance à ce que l’on pourrait
appeler une vengeance symbolique : le désir,
partagé par tout un groupe, de restaurer une
dignité blessée et de conquérir une victoire
longtemps différée.
Les nouveaux supporters ne perçoivent pas
seulement l’équipe telle qu’elle est au présent ;
ils héritent d’une mémoire collective façonnée
par les victoires et les défaites du passé.
Chaque match devient alors une expérience
affective où se rejoue le conflit des généra-
tions. La répétition des défaites confère au jeu
une profondeur émotionnelle supplémentaire :
l’histoire symbolique s’y recompose sans cesse,
et la victoire espérée gagne en intensité et en
valeur.
Ce phénomène montre comment l’individu vit
l’expérience collective à travers le temps et
l’espace, et comment son identité se construit
en partie par l’appartenance, la mémoire et les
pulsions humaines d’expression de soi. Même la
colère, ou ce que l’on pourrait appeler le « désir
de revanche », devient alors un outil pour
appréhender le sens de l’existence.

 62

Les supporters issus des élites se comportent
généralement comme des observateurs discip-
linés et organisés, attachés à la victoire
collective et en accord avec la rigueur que les
joueurs eux-mêmes incarnent sur le terrain.
Pour eux, le supporter est le gardien de l’image
culturelle du club et de la société qu’il
représente, un observateur attentif d’un jeu
intelligent, structuré et maîtrisé.
En revanche, les supporters issus des classes
populaires vivent le match d’une tout autre
manière : les tribunes se transforment en un
espace d’affirmation de l’appartenance et de
l’identité, à la fois individuelle et collective. Les
chants, les clameurs et l’interaction émotion-
nelle avec les joueurs deviennent un langage
existentiel, exprimant la fierté, le sentiment
d’appartenance et le désir profond d’être vu et
reconnu au sein d’une société marquée par ses
contraintes sociales et économiques.
Chaque match, chaque but, chaque clameur
dans les tribunes n’est pas une simple séquence
sportive, mais une expérience existentielle à
part entière, offrant aux individus la possibilité
d’exprimer leur être, de s’inscrire dans une
communauté et d’affronter les contraintes
sociales dans un même élan de plaisir et de
liberté.
De cette opposition se révèle la nature double
et réciproque du football : à la fois pratique
organisée, fondée sur le calcul et la rationalité,
et pulsion existentielle émanant des besoins
psychiques et de la liberté individuelle. Il est
bien plus qu’un simple sport ; il constitue un
miroir de l’existence humaine, révélant les
conflits de classes et mettant en lumière la ten-

Ph © Omar Boulkroum

Ph © Guillaume Sauloup



complexes entre politique, classe sociale et
identité collective.
Ici réapparaît avec force la tension philoso-
phique fondamentale : entre l’intérêt collectif
et la victoire, entre l’expression individuelle et
l’identité collective, entre l’ordre et l’émotion,
entre la raison et les instincts. Le football n’est
donc pas un simple jeu, mais une véritable
réalité sociale, politique et philosophique,
reflétant le combat de l’être humain avec lui-
même, avec la société et avec le pouvoir.

 63

C’est ici que l’appartenance, quelle que soit la
classe concernée, bascule vers des formes
d’exploitation, qu’elles soient commerciales ou
politiques. Les clubs issus des milieux aisés
incarnent avant tout l’intérêt économique et la
logique du profit, tout en maintenant une
distance relative avec l’intervention politique
directe. À l’inverse, les clubs populaires béné-
ficient souvent, quoique différemment, du
soutien de l’État ou des institutions publiques,
ce  qui  reflète  de  manière  éloquente  les   liens

Ph © Omar Boulkroum

IQRA N°96   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

Ph © moonlabs 



À LA DÉCOUVERTE
DES MOSQUÉES

DU MONDE

LUMIÈRE ET LIEUX SAINTS DE L'ISLAM

88.

Sheikh Zayed Grand Mosque
Ph © kasto



a Sheikh Zayed Grand Mosque, à Abou Dhabi, appartient à cette seconde
catégorie. Sa blancheur n’est pas une parure, sa monumentalité n’est pas une
démonstration,  et  son  ampleur  n’écrase  jamais  le  visiteur  :  elle  l’englobe.  Ici,

SHEIKH ZAYED GRAND MOSQUE :
LA BLANCHEUR COMME LANGAGE

L

 65

l’architecture ne cherche pas l’effet. Elle cherche la justesse.

Par Noa Ory

Dès l’approche, le bâtiment s’offre comme une
présence calme et souveraine. Posée sur une
légère élévation, visible de loin, elle ne domine
pas la ville : elle la rassemble. Le choix de son
implantation n’est pas anodin. Comme dans les
grandes capitales islamiques d’autrefois, la
mosquée se situe là où les regards convergent,
là où le bâti dialogue avec l’horizon.
Le premier choc est celui de la matière.
Le marbre blanc, omniprésent, enveloppe l’en-
semble du complexe dans une lumière presque
irréelle. Importé de Méditerranée, il capte le
soleil du Golfe, le réfléchit, le diffuse,
jusqu’à donner à l’édifice
une apparence

changeante au fil du jour. A midi, elle éblouit
sans agresser. À la tombée de la nuit, elle se fait
nacrée, presque immatérielle. Le marbre de-
vient ici un langage spirituel : pureté, perma-
nence, retenue.
Mais cette blancheur n’est jamais vide. Elle est
travaillée, ciselée, habitée par une intelligence
décorative discrète. Les motifs floraux incrus-
tés, les calligraphies, les rythmes géométriques
n’envahissent pas l’espace : ils l’accompagnent.
Rien n’est bavard. Tout est à sa place.
Les  coupoles  plus de quatre-vingts structurent

le ciel du sanctuaire. Elles ne sont pas
là pour impressionner, mais

pour ordonner.

Ph © bepslabor



 66

La grande coupole centrale, vaste et souve-
raine, semble suspendre le temps au-dessus de
la salle de prière. Elle n’écrase pas le fidèle : elle
l’élève. Dans la tradition islamique, la coupole
n’est jamais un simple couvrement ; elle est une
médiation entre la terre et le divin. Ici, cette
symbolique est pleinement assumée.

Ph © Andrey



 67

Les minarets, au nombre de quatre, se dressent
avec une élégance maîtrisée. Leur composition
progressive base carrée, élévation octogonale,
couronnement cylindrique condense des
siècles d’histoire architecturale islamique.
Andalousie, Maghreb, Égypte mamelouke,
monde ottoman : tout est présent, mais rien
n’est juxtaposé. Le minaret n’est pas un collage
de styles, il est une synthèse consciente.

Ph © Vecteezy Images



entre structure, décor et symbolique.
Sous les pas, le plus grand tapis de prière tissé à
la main, ancre l’édifice dans une autre
temporalité : celle du geste artisanal, de la
patience, de la transmission. Elle rappelle que
l’architecture islamique ne se réduit jamais à la
pierre : elle inclut le textile, la lumière, le travail
humain, le temps long.

 68

À l’intérieur, l’espace s’ouvre avec une géné-
rosité rare. La salle de prière principale respire.
Les colonnes, alignées avec une rigueur
presque musicale, soutiennent l’édifice tout en
le rythmant. Revêtues de marbre, incrustées de
nacre, coiffées de chapiteaux dorés évoquant le
palmier arbre de vie dans l’imaginaire
islamique, elles  incarnent  une  alliance  réussie

Ph © Andrea Gambirasio 

Ph © elisabeta-dirjans



C’est une mosquée de la tenue. Une mosquée
qui rappelle que, dans la civilisation islamique,
la grandeur n’est jamais dans le bruit, mais dans
l’équilibre ; jamais dans l’ostentation, mais dans
la lumière maîtrisée ; jamais dans la rupture,
mais dans la continuité, intelligemment
assumée. Une architecture qui, sans un mot,
enseigne.

 64

Rien, dans ce sanctuaire, n’est laissé au hasard.
Et pourtant, rien n’y semble contraint. La
technologie moderne : climatisation, éclairage,
circulation, est parfaitement intégrée, invisible,
presque humble. Elle sert le lieu sans jamais le
trahir. C’est là l’un des grands succès de cette
mosquée : avoir su être résolument contem-
poraine sans rompre le fil de la tradition.
Mais au-delà de ses dimensions, de ses records
et de ses chiffres, la « Sheikh Zayed Grand
Mosque » porte une intention plus profonde.
Celle d’un islam qui se dit par l’architecture,
comme hospitalité, comme clarté, comme
ouverture maîtrisée. Le lieu accueille croyants
et visiteurs, musulmans et non-musulmans, non
par concession, mais par cohérence : parce que
le message qu’il porte ne craint pas le regard.
La « Sheikh Zayed Grand Mosque » n’est pas
une mosquée de l’excès.

Ph © Vecteezy Images



Ph © Vasily Kleymenov



Ph © Reyyan



Ph © Aflo Images



Mais le mot ne se laisse pas enfermer dans la
seule technique. À force de désigner une hau-
teur constante, il en vient à suggérer une autre
manière de penser le monde : non plus par des
sommets ou des abîmes, mais par des niveaux
partagés. Être sur un même almicantarat, c’est
occuper des lieux différents tout en se tenant à
égale distance du sol. La géométrie devient
métaphore : chacun avance dans sa direction,
mais sous la même loi silencieuse.
Il n’est pas anodin qu’un tel terme ait été forgé
dans une civilisation où l’astronomie servait à la
fois la science, la navigation, le calendrier et la
prière. Mesurer le ciel, c’était aussi s’orienter
sur terre. L’almicantarat n’est pas une ligne de
domination, mais une ligne d’équilibre. Il n’im-
pose rien ; il constate. Il dit simplement : à cet
instant, ces étoiles sont ensemble dans la
hauteur. Le reste appartient au mouvement.
Plus tard, la poésie s’en empare. Quand Odette
Casadesus écrit Almicantarat, mot magique,
elle ne trahit pas le terme : elle en révèle la part
latente. Le cercle devient feu immobile, muraille
d’or, espoir suspendu. La rigueur scientifique
n’est pas dissoute ; elle est déplacée. Ce qui se
mesurait avec des instruments, se mesure
désormais avec la langue. La hauteur devient
tension intérieure, l’égalité des points une
promesse fragile.
Ainsi va l’almicantarat : mot de calcul devenu
mot de seuil. Il rappelle que certaines lignes
n’existent que parce que nous avons appris à les
tracer, et qu’elles disparaissent aussitôt qu’on
cesse de les penser. Entre ciel et terre, entre
science et imaginaire, il tient sa place exacte, ni
plus haut, ni plus bas. Juste à hauteur d’homme
regardant les étoiles.

Le mot entre en français comme on franchit un
pont étroit entre deux mondes. Almicantarat
ne désigne pas une chose que l’on touche, ni
même que l’on voit à l’œil nu : il nomme une
relation, une hauteur partagée, une égalité
silencieuse entre des points du ciel. Issu de
l’arabe رَة طَ نْ قَ il porte en lui ,(el-muqanṭara)  المُ
l’idée d’arche, de voûte, de cambrure maît-
risée. La racine qantara dit le pont, le passage
construit, la ligne qui relie sans se confondre
avec ce qu’elle traverse. Rien d’étonnant à ce
que la science des astres s’en soit emparée.

Dans la langue des astronomes médiévaux,
l’almicantarat devient ce cercle imaginaire de la
sphère céleste, parallèle à l’horizon, qui ras-
semble tous les points situés à une même
hauteur au-dessus de la terre. Ce n’est ni
l’équateur, ni le méridien, ni même une trajec-
toire visible : c’est une égalité abstraite, un
accord géométrique entre des étoiles éloignées
les unes des autres mais unies par une même
élévation. L’almicantarat ne mesure pas la
distance, il mesure la position dans le monde ce
qui est déjà une forme de philosophie.
Ce mot savant entre en français par les livres,
avant d’entrer dans les dictionnaires. D’Herbe-
lot, Duckett, Apian, Clavius : tous le manipulent
avec la prudence qu’on réserve aux notions
fragiles. Il circule sous des formes hésitantes
almucantarat, almicantarat, parfois même almu-
cantar comme si la langue cherchait encore
comment accueillir ce terme trop précis pour la
conversation ordinaire. L’almicantarat appar-
tient à une science où l’on regarde longtemps
avant de nommer, où l’on accepte que la ligne
tracée ne soit jamais qu’un outil provisoire.

Les Mots
voyageurs

 73IQRA N°96   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

D’après le Dictionnaire des mots français
d’origine arabe de Salah Guermiche

82  |  ALMICANTARAT
رَة  طَ نْ قَ المُ

Par Noa Ory



Ph © Guillaume Sauloup





  76

« Où suis-je chez moi ? » Les foyers d’Amartya Sen sont multiples : Dacca, la capitale du Bangladesh
actuel, Santiniketan, la petite ville universitaire où il a été élevé avec ses grands-parents, Calcutta où il
s’est initié à l’économie et s’est frotté au militantisme étudiant, mais aussi Trinity College, à Cambridge,
où il est arrivé à l’âge de 19 ans.
Amartya Sen recrée avec brio l’atmosphère de chacun de ces lieux. Au cœur de sa formation se
trouvent l’école de Santiniketan, formidable lieu de libération intellectuelle fondé par le poète et
écrivain Rabindranath Tagore (à qui il doit son prénom), et les intenses débats auxquels il participe
dans le café de College Street, à Calcutta. À Cambridge, il fréquente les plus grands économistes et
philosophes de l’époque, notamment le penseur marxiste Piero Sraffa, qui l’introduit à la pensée de
Wittgenstein.
Ses mémoires montrent comment ces expériences ont façonné les idées et l’œuvre d’Amartya Sen sur
l’économie, la philosophie, l’identité, les famines, les inégalités de genre, le choix social et la puissance
du débat public. Il se nourrit des plus grands penseurs : d’Ashoka, au iiie siècle avant notre ère, à David
Hume, Adam Smith, Karl Marx, John Maynard Keynes, Maurice Dobb, Kenneth Arrow et Eric
Hobsbawm. Il souligne l’importance de s’ouvrir au monde, de savoir faire preuve de compassion et de
compréhension au-delà des époques et des frontières, et de considérer que le monde est notre maison.

Plumes en éveil :
un livre coup de cœur

CITOYEN DU MONDE : MÉMOIRES
AMARTYA SEN

RÉSUMÉ 



Le dessin
de la semaine

PAR JUSTIN MARRON

  77



La citation
de la semaine

   78

On peut être riche
de ce dont on se passe.

HENRY DAVID THOREAU

WALDEN OU LA VIE DANS LES BOIS
- 1854 -



Événements
à venir ou en cours

"Et tout devient couleur" : les natures
mortes de Baya Mahieddine

Dans l’atmosphère recueillie de la Grande
Mosquée de Paris, les œuvres de Baya
Mahieddine (1931–1998), figure majeure de
l’art moderne algérien, s’installent avec la
sérénité d’une évidence.
L’exposition « Et tout devient couleur », organi-
sée sous l’égide du recteur Chems-eddine Hafiz,
par Ayn Galle met en lumière une facette peu
explorée de son œuvre : ses natures mortes, où
couleurs et symboles tissent un véritable
langage.
Cet hommage s’inscrit dans une continuité
historique et symbolique. En 1947, lors de la
première exposition de Baya à la galerie Maeght
à Paris, Kaddour Ben Ghabrit, fondateur de la
Grande Mosquée, honorait l’événement de sa
présence. Près de quatre-vingts ans plus tard, le
recteur Chems-eddine Hafiz prolonge cet
héritage en affirmant la vocation de la Mosquée
comme lieu de culte ouvert à la culture, à la
transmission et au dialogue entre les civilisa-
tions.

Une exposition organisée par Ayn Gallery, avec le
soutien de la famille Mahieddine, sous la super-
vision de la commissaire d'exposition, Yasmine
Azzi-Kohlhepp.

EXPOSITION

prolongée jusqu’au 15 février 2026 
tous les jours (9h-18h) sauf les vendredis

Grande Mosquée de Paris
PLACE DU PUITS DE L’ERMITE, 75005 PARIS

entrée comprise
dans le parcours de visite

 79IQRA N°96   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

"René Guénon et l’islam : la voie de libé-
ration"

La Grande Mosquée de Paris et les éditions
Albouraq organisent une conférence exception-
nelle autour du thème « René Guénon et l’islam :
la voie de libération ».
Animée par Slimane Rezki, auteur, traducteur et
spécialiste du soufisme, cette rencontre explo-
rera les enseignements essentiels de René
Guénon sur la libération intérieure, à la lumière
de la tradition islamique.

CONFÉRENCE

samedi 31 JANV. 2026
14h-17h

Grande Mosquée de Paris
PLACE DU PUITS DE L’ERMITE, 75005 PARIS

inscription gratuite
grandemosqueedeparis.fr

Nuit du Doute déterminant le début du
mois de Ramadan

La commission religieuse chargée de déterminer
et d’annoncer la date du début du mois béni de
Ramadan 1447/H en France se réunira à la
Grande Mosquée de Paris le mardi 17 février
2026 à 18h, correspondant au 29 Chaâbane
1447/H.

ANNONCE

MARDI 17 FÉVRIER 2026
18h

Grande Mosquée de Paris
PLACE DU PUITS DE L’ERMITE, 75005 PARIS



prolongée jusqu’au

  15 février 2026   





Ph © Omar Boulkroum



Publié le 29 janvier 2026

Grande Mosquée de Paris
Tous droits réservés




