
L’ISLAM, UNE ÉTHIQUE
POUR LE CLIMAT

LE MAGAZINE HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS

86 12 au 18 nov. 2025
22 au 28 Rajab 1447

QUAND L’ISLAM
EST LU DANS LE NOIR :

RÉFLEXION À PARTIR DE LA DERNIÈRE
ENQUÊTE IFOP/ECRAN DE VEILLE

Le Billet du Recteur

COP30 :
LA PROMESSE D’UN MONDE UNI,
L’ÉPREUVE D’UN MONDE DIVISÉ 

   ISLAM
& ÉCOLOGIE

Ph © Omar Boulkroum





86





Ph © Kalistratova 



Sommaire

L’ÉTAT DE NOTRE TERRE
À L’HEURE DE LA SURVIE ORGANISÉE
PAR RACHID AZIZI

p. 15

Contribution

LE RÉSUMÉ DU PRÊCHE DU VENDREDI
LA MAIN AVEC LAQUELLE IL FRAPPE,
ET LE PIED AVEC LEQUEL IL MARCHE
PAR CHEIKH BILAL KARA

p. 27

Paroles du Minbar

QUAND L’ISLAM EST LU DANS LE NOIR : 
RÉFLEXION À PARTIR DE LA DERNIÈRE ENQUÊTE
IFOP/ECRAN DE VEILLE 
PAR LE RECTEUR CHEMS-EDDINE HAFIZ

p. 9

Le billet du Recteur

COP30 : LA PROMESSE D’UN MONDE UNI,
L’ÉPREUVE D’UN MONDE DIVISÉ
PAR NOA ORY

p. 14

Focus sur une actualité

L’ÉTHIQUE ENVIRONNEMENTALE
DANS LES RELIGIONS MONOTHÉISTES
PAR NASSERA BENAMRA 

p. 43

Regard fraternel

JUSTICE CLIMATIQUE :
QUI A ROMPU LA BALANCE ?
PAR AMINE BENROCHD

p. 17

Contribution

DU 12 AU 18 NOVEMBRE 2025

p. 23

Actualités de la Mosquée de Paris 

QUAND LA TERRE PARLE…
ET QUE L’HUMAIN N’ÉCOUTE PLUS
PAR CHEIKH KHALED LARBI

p. 37

Le Saviez-vous ?

SAMIA GHARBI
MILITANTE FAROUCHE
POUR LA JUSTICE ENVIRONNEMENTALE
PAR NASSERA BENAMRA

p. 40

Portraits

L’ISLAM, UNE ÉTHIQUE POUR LE CLIMAT 
PAR LE RECTEUR CHEMS-EDDINE HAFIZ

p. 29

PENSER L’ÉCOLOGIE DANS LA RÉPUBLIQUE :
LE CITOYEN, LA TERRE ET LA LOI 
PAR CHEIKH KHALED LARBI

p. 20

Laïcité

BIG BANG, ENTRE UNE THÉORIE COSMOLOGIQUE
ET UN RÉCIT CÉLESTE
PAR NASSERA BENAMRA

p. 34

Récits célestes

ET SI LA TERRE ÉTAIT UNE PAGE DU LIVRE…
PAR CHEIKH KHALED LARBI 

p. 38

Le Coran m’a appris

UN TEMPS DE RÉFLEXION
SUR LA PRÉSERVATION DE L’ENVIRONNEMENT
PAR CHEIKH ABDELALI MAMOUN

p. 45

Découvrons-là



À LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS

p. 74

Événement à venir

p. 52

Invocation
“NOUS TE DEMANDONS DE POSER SUR NOTRE
TERRE MALADE UN SOUFFLE DE GUÉRISON”

LE CROYANT, LA TERRE ET LE PACTE INVISIBLE
PAR CHEIKH KHALED LARBI 

p. 49

Sabil al-Iman, éclats spirituels de la semaine

“LA TERRE SOUPIRE DE NOS INJUSTICES”

p. 73

Le citation de la semaine

PAR JUSTIN MARRON

p. 72

Le dessin de la semaine

L’ENVIRONNEMENT ET L’ISLAM 
JAMEL KHERMIMOUN 

ZÉRUMBET
PAR NOA ORY

p. 71

Plumes en éveil : un livre coup de coeur

LA FORÊT DE LUMIÈRE : QUAND CAMBRIDGE
ÉRIGE UNE MOSQUÉE POUR LA TERRE ET LE CIEL
PAR NOA ORY

p. 59

À la découverte des mosquées du monde

p. 67

Les mots voyageurs

p. 57

Notre mosquée
LEVEZ LES YEUX ET DÉCOUVREZ
LES MOTS GRAVÉS DANS LA MÉMOIRE
DE NOTRE MOSQUÉE PARTIE 4
PAR NASSERA BENAMRA 

Le Hadith de la semaine

p. 53

PLANTER EST UN ACTE D’ADORATION
ET L’ENVIRONNEMENT, UNE AMANA,
UN DÉPÔT CONFIÉ À L’HOMME
PAR CHEIKH YOUNES LARBI 

p. 55

Mizan El-Qadhaya
LA POLLUTION INDUSTRIELLE :
ENTRE LA GRAVITÉ DU FLÉAU ET LA SAGESSE
DE LA SHARI’A
PAR CHEIKH YOUNES LARBI

LES CHRÉTIENS ET L’ÉCOLOGIE :
UNE CONVERSION TARDIVE
PAR RAPHAËL GEORGY 

p. 47

Résonances abrahamiques



Ph © Omar Boulkroum



Ph © LTD / PHOTOPQR / OUEST FRANCE / MAXPPP / Stéphane Geufroi

 9

partient, hélas, à cette seconde catégorie. Non parce que les chiffres manqueraient de
rigueur, mais parce que la manière de les regarder pousse à se tromper de paysage.

IQRA N°86   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

l existe des enquêtes qui éclairent. Et d’autres qui braquent une lumière trop
crue, comme pour fabriquer une inquiétude sourde à la place d’une
connaissance éclairée. La dernière étude de l’Ifop pour « Écran de veille »  ap-I

du Recteur
Le billet 

n  85o

Quand l’islam est lu dans le noir :
Réflexion à partir de la dernière enquête Ifop/Ecran de Veille



IQRA N°86   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          |  10

Ce que nous disent les chiffres, réellement

Oui, une partie des jeunes musulmans pratique davantage qu’hier. Ils prient, ils jeûnent,
ils se réclament d’un sens plus profond que le seul consumérisme. Il y a là une
recherche, peut-être une inquiétude, certainement un besoin d’idéal et de repères.
Mais prêter à cette quête une intention politique relève du contresens, car encore
faudrait-il connaître la grammaire de la foi dont on parle.

Dans l’islam, prier signifie accomplir les cinq rituels quotidiens obligatoires : la salât.
Une pensée intérieure, une parole soufflée vers le ciel, du’a (invocation en français), n’a
pas ce statut. Pourtant, la question posée dans l’enquête est : « Priez-vous au moins une
fois par jour ? Oui / Non ».

Et c’est ainsi que le moindre frémissement spirituel devient un signe d’orthodoxie
stricte. Une statistique naïve se mue, par un glissement rhétorique, en un discours de
danger.

La pente imaginaire
 

De cette confusion naît  une  conclusion  commode  :  spiritualité,  donc  rigorisme,  donc
«  tentation  islamiste  »,  donc  radicalisation.  Chacun retrouve ce qu’il craignait  déjà.  Le

Spiritualité, donc rigorisme,
donc « tentation islamiste »,

donc radicalisation.

cercle intellectuel se ferme avant
même de s’être ouvert. On a pris la
religion pour la preuve d’un projet, fait
du cœur une idéologie, et transformé le
croyant en adversaire supposé.

L’erreur ici n’est pas de calcul : elle est
de regard.
 
Ce que les commentateurs n’aiment pas lire

Les mêmes chiffres montrent pourtant une réalité trop peu remarquée : une écrasante
majorité de musulmans reste attachée à la République et hostile à toute violence
religieuse. Ils ne veulent ni théocratie ni séparatisme : ils veulent simplement avoir le
droit de vivre leur foi sans être suspectés. 

Encore faudrait-il que les mots employés aient le même sens pour celui qui interroge et
pour celui qui répond.

Exemple emblématique : la charia

Dans l’enquête d’Écran de veille, la question est formulée comme l’application en  Fran-



ce d’un droit religieux qui se substituerait aux lois françaises. Résultat : 46 % répondent
« oui », dont 31 % seulement « en partie ».

Aussitôt, certains en déduisent : « Un musulman sur deux veut imposer la loi islamique en
France ». Or, dans l’autre enquête Ifop, commandée au mois de septembre dernier par
la Grande Mosquée de Paris, il est demandé ce que les musulmans entendent réel-
lement par « charia ».

Les réponses sont sans ambiguïté :

29 % : une éthique de vie personnelle (manger halal, prier, partager)
25 % : un concept religieux flou, sans traduction politique
25 % seulement : un système juridique

« 3 musulmans sur 4 ne mettent aucun projet politique derrière ce mot ». On a donc un
paradoxe saisissant. Le sondeur entend : « Souhaitez-vous remplacer le Code civil ? », le
sondé répond : « Souhaitez-vous garder votre morale personnelle ? ». Deux logiques
totalement différentes… qui se retrouvent amalgamées sous la même conclusion alar-
miste.

Et si une minorité, environ 3 % , exprime une fascination pour les forces les plus extrê-
mes et exige une vigilance sans faille, cela ne doit pas nous conduire à regarder 97 % de
citoyens loyaux comme une collectivité à surveiller.

Parce qu’à mal poser les questions, on finit toujours par fabriquer les peurs qu’on
prétend mesurer.

Quand la blessure nourrit la méfiance
 

L’autre enquête Ifop, demandée par la Grande Mosquée de Paris, révèle ceci : un
musulman sur trois a déjà été discriminé à cause de sa religion.  Ce  chiffre-là  ne  circule

guère dans les colonnes alarmistes. Et
pourtant, il explique tout. La radicalité, sou-
vent, n’est que la réplique tardive d’une
humiliation durable. Ce n’est pas la prière qui
fracture : c’est la manière dont on la regarde.

Vouloir comprendre, pas accuser
 

Ce qui manque, dans la grille d’Écran de veille,
ce n’est pas la vigilance devant  les  dérives  mi-

La radicalité, souvent,
n’est que la réplique

tardive d’une humiliation
durable.

IQRA N°86   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          |  11

noritaires, c’est la connaissance du fait reli-
gieux.



Quand un chrétien dit : « Dieu a créé le monde », il est croyant. Un musulman dit la même
chose, il devient suspect d’obscurantisme. La même croyance, deux mondes. Pas à
cause d’eux, mais à cause de nous.

Ne laissons pas l’enquête devenir un miroir déformant

Une société qui scrute une communauté uniquement pour y déceler le pire ne dé-
couvre jamais rien d’autre que sa propre angoisse. Et l’ignorance théologique devient
alors une arme statistique. Si l’on ne distingue pas la salât de la du’a, le croyant du
militant, la morale privée du projet politique, alors l’islam devient un écran où la peur
projette son film préféré.
 
La hauteur, plutôt que le soupçon
 

Il ne s’agit pas de nier ce qui alarme, mais de comprendre ce qui transforme. Les
musulmans ne sont ni des spectres qui « reviennent », ni des foules qui « basculent ». Ils
sont des femmes et des hommes qui vivent leur foi dans un pays où ils sont minoritaires
et de ce fait, une foi bien moins connue.

Donnons-nous la même exigence envers notre lucidité qu’envers leur pratique, car il
n’existe pas de République assez forte pour se permettre de fabriquer ses propres
peurs.

CHEMS-EDDINE HAFIZ
Recteur de la Grande Mosquée de Paris

À Paris, le 18 novembre 2025

IQRA N°86   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          |  12

Ph © Omar Boulkroum





tionale » paraît toujours bien mise dans les
communiqués, mais elle sonne souvent creux
dans les salles de discussion.
Au fond, ce qui se joue ici dépasse les
graphiques climatiques : c’est la question de la
légitimité. Qui défend qui ? Qui parle au nom de
quoi ? Et surtout : à qui les plus vulnérables
peuvent-ils faire confiance ? Si cette COP 30 ne
parvient pas à réduire le décalage entre les
promesses des uns et la détresse des autres,
elle deviendra un symbole de plus : celui d’une
confiance brisée, d’un rendez-vous manqué
avec le réel.
L’adaptation n’est plus un concept de rapport
onusien : c’est une urgence vitale, qui exige au
moins autant de moyens que la réduction des
émissions. Les pays du Nord doivent désormais
choisir entre continuer à parler ou réellement
soutenir. La crédibilité se joue sur les vire-
ments, pas sur les estrades.
Belém pourrait être un tournant : le moment où
la politique climatique assume enfin sa
dimension d’équité, où elle cesse de dissimuler
les rapports de force derrière des formules
consensuelles. Si cet enjeu est relégué, la
conférence laissera un avertissement amer :
l’avenir se fracturera selon les richesses, les
puissances et les générations et le climat
cessera alors d’être un héritage commun pour
devenir le privilège de quelques-uns.

COP30 : LA PROMESSE D’UN MONDE UNI,
L’ÉPREUVE D’UN MONDE DIVISÉ

INSTITUT DU MONDE ARABE
1, rue des Fossés Saint-Bernard, 75005 PARIS

Focus
sur une actualité

À Belém, la COP30 ne ressemble pas à un
sommet de plus sur le climat. Avec la forêt
amazonienne pour décor et rappel constant,
elle expose sans détour un monde qui peine
à se regarder en face. Ce qui devait
rassembler a fini par dévoiler l’ampleur des
lignes de fracture : les écarts d’intérêts, de
responsabilités, d’histoires et d’urgence sont
désormais criants.

Les pays les plus exposés ne cachent plus leur
colère. Ils encaissent tempêtes inédites, séche-
resses interminables, mers qui avancent à pas de
géant. Ils n’en peuvent plus d’applaudir des
discours tandis que les bilans humains, eux,
s’alourdissent. Ce qu’ils réclament est clair : des
financements fiables, débloqués sans arrière-
pensée, qui ne les enferment pas dans une
spirale de dettes sous couvert de solidarité.
En face, les nations du Nord prennent la parole,
jurent qu’elles ont compris la gravité de
l’instant… mais referment vite les portefeuilles
dès qu’il s’agit de passer aux actes. Elles
promettent la sortie des énergies fossiles, le
maintien de la limite des +1,5 °C puis reviennent
à leurs impératifs domestiques, à leurs
calendriers électoraux, à leurs alliances éco-
nomiques. Les mots montent haut, mais l’action
reste au milieu du gué.
L’édifice multilatéral, lui aussi, donne des signes
de fatigue. Certaines grandes puissances
négocient à distance, d’autres se replient dans
des blocs rivaux. Quant aux peuples
autochtones, premiers gardiens de la forêt et
premiers touchés par sa destruction, ils doivent
encore se battre pour obtenir une place à la
table  des  décisions.  La  «   coopération   interna-

 14

PAR NOA ORY



C
O
N
T
R
I
B
U
T
I
O
N

dent pas de nous un discours ; elles attendent
un passage d’urgence, une prise de relais, une
continuité.

 15

Rachid Azizi est chroniqueur, auteur, déontologue,
engagé sur les questions de justice sociale

et de citoyenneté.

La situation globale dessine une trajectoire
sans ambiguïté. Les saisons dérivent, la chaleur
s’installe, les eaux montent, les forêts se
transforment. Ces phénomènes ne parlent pas
d’une faute morale ; ils décrivent une
mécanique physique. La planète réagit à notre
présence, à notre consommation, à notre
rythme d’extraction. Elle envoie des signaux
que nous pouvons ignorer dans les discours,
mais que nous rencontrons désormais dans nos
quotidiens.
À Belém, cette évidence se lit dans les regards.
Les peuples autochtones, les scientifiques, les
habitants, les délégués… tous partagent une
même intuition : il reste un espace de survie, un
couloir d’action, étroit mais réel. Et ce couloir
demande autre chose qu’une indignation ou
une culpabilité. Il exige un réflexe de préser-
vation.
La Terre n’appelle pas à la pénitence. Elle
appelle à l’organisation. Réduire les gaz à effet
de serre, protéger les forêts, transformer les
modèles énergétiques, adapter nos villes, sou-
tenir les plus exposés : ces gestes ne relèvent
pas d’une quête d’exemplarité. Ils permettent
simplement de rester en vie dans un monde qui
se  réchauffe.  Les  générations  futures  n’atten-

À Belém, où la COP30 se déroule au cœur
de l’Amazonie, chacun semble comprendre
une chose essentielle : le temps des
discours moralisateurs a pris fin. Les
appels à la vertu écologique, à la respon-
sabilité citoyenne ou à la “bonne conduite
environnementale” appartiennent désor-
mais à un autre âge. Le climat avance plus
vite que les débats. Le mur se rapproche,
et la Terre nous demande non plus d’être
exemplaires, mais d’être lucides.

L’état de notre terre
à l’heure de la survie organisée

PAR RACHID AZIZI



logistes ou aux diplomates. Elle constitue une
stratégie de maintien du vivant, une manière de
tracer un chemin pour celles et ceux qui
viendront après nous.
La COP30 ouvre ainsi une période nouvelle, où
l’écologie cesse d’être une morale et devient
une compétence. Sauver la Terre revient à
sauver les conditions minimales de notre prop-
re humanité. Car la survie, lorsqu’elle s’organise
avec intelligence, crée un avenir. Pas un avenir
idéal — un avenir possible. Et pour beaucoup,
cette possibilité suffit déjà à engager le combat.

Belém révèle une autre vérité : la survie n’exclut
pas l’espérance. Les solutions existent, les
savoirs s’accumulent, les outils se perfec-
tionnent, et les initiatives locales se multiplient.
La résilience humaine possède une force
ancienne. Elle se nourrit de coopération,
d’invention, de solidarité. Elle permet aux
sociétés de tenir sous la pression et de se
réinventer.
L’état de notre Terre n’invite plus à un examen
de conscience, mais à un geste simple et direct :
préserver ce qui peut l’être encore. Cette
attitude n’est pas une concession  faite  aux  éco-

 16

Ph © UN Climate Change - Kiara Worth



Alors que se déroule la COP30 de Belém, où
les États sont censés rehausser leurs
ambitions climatiques et redéfinir les finance-
ments post-2025, le décalage entre promesses
et réalités demeure l'angle mort des
négociations. Les chiffres sont connus, les
responsabilités établies, mais la volonté
politique manque encore pour transformer le
principe du pollueur-payeur en justice réelle.

Le principe du pollueur-payeur semble limpide :

celui qui cause un dommage doit en assumer le

coût. Appliqué au climat, il devrait conduire les

États et entreprises responsables de la majorité

des émissions à financer la réparation,

l’adaptation et la prévention. 

Pourtant, derrière cette évidence se déploie un

système où la responsabilité réelle se dilue

entre promesses différées, conditionnalités

opaques et mécanismes de marché qui

déplacent davantage qu’ils ne corrigent les

injustices. Pendant ce temps, des territoires

fragiles affrontent des pertes irréversibles,

financent leur adaptation par l’endettement et

voient leur avenir absorbé par des dépenses de

survie.

Ce décalage n’est pas un défaut technique : il

met en jeu une responsabilité morale. 

Les traditions islamiques offrent un langage

particulièrement adapté pour nommer cette

fracture. Le Coran rappelle l’obligation de

mesure : 

« Mangez et buvez, mais ne commettez pas

d’excès ; Il n’aime pas les prodigues »
7:31

Il rappelle aussi l’équilibre comme fondement

du monde : 

« Il a établi la balance afin que vous ne

transgressiez pas dans la balance »
55:7-9

Justice climatique :
Qui a rompu la balance ?

C
O
N
T
R
I
B
U
T
I
O
N

PAR AMINE BENROCHD

 17

Ces versets ne décrivent pas une architecture
financière mais expriment un principe universel
de justice qui rejoint ce que les pays
vulnérables nomment aujourd’hui la réparation
climatique. 
La notion de khalîfa, gérance confiée à l’huma-
nité, souligne que le monde est une amâna, un
dépôt assumé devant Dieu. Le Prophète
Mohamed صلى الله عليه وسلم l’a formulé clairement : « Le monde
est beau et verdoyant, et Allah vous l’a confié
comme gardiens » (Sahih Muslim, 2742). 
L’écologie devient alors un test moral : que fait-
on des plus fragiles lorsque l’équilibre du mon-
de est rompu ?
La question dépasse l’idéologie. Elle est histo-
rique. 
Depuis 1850, les États-Unis totalisent près de
cinq cent dix milliards de tonnes de CO₂,
environ un cinquième des émissions anthro-
piques. 



des financements promis. 
Le fonds climatique créé en 2010 devait attein-
dre cent milliards annuels ; selon Oxfam, en
2020, seulement vingt et un à vingt-quatre
milliards avaient été réellement versés, le reste
étant constitué de prêts comptabilisés à valeur
nominale.
Contraint de créer son propre fonds national, le
Bangladesh finance sur ses revenus des
mesures destinées non pas à se développer
mais à survivre. 
Comme l’a résumé l’expert Ainun Nishat, un
pays vulnérable paie davantage pour s’adapter
que certains États responsables du problème.
L’endettement devient ainsi le prix d’une
injustice double : subir les dégâts, puis payer
pour y répondre.
Les communautés locales ne se résignent pas.
Elles restaurent des mangroves — ces
écosystèmes amphibies qui protègent les deltas
du Bangladesh et d'Indonésie contre la montée
des eaux —, développent l’agroécologie,
mettent en place des systèmes d’irrigation
minimale ou des programmes de sensibilisation
animés par des mosquées et des ONG
musulmanes. Leur inventivité est remarquable,
mais elle révèle surtout l’écart entre la
créativité des populations et l’insuffisance de la
solidarité internationale. 
Pour que le pollueur-payeur devienne un
instrument réel de justice, il doit rompre avec
une financiarisation fondée sur les prêts et
s’appuyer sur des financements publics prévi-
sibles, transparents et orientés en priorité vers
les pertes irréversibles et l’adaptation.
Les institutions religieuses peuvent porter
cette exigence. Non pour sacraliser le débat,
mais pour rappeler que la protection de la Terre
fait partie de la protection des plus vulnérables. 
Partout dans le monde, des mosquées et
organisations musulmanes — du Royaume-Uni
à l’Allemagne — commencent déjà à traduire
ces principes en initiatives réelles : énergies
renouvelables, reboisement, réduction des
déchets, campagnes de sensibilisation. Ces
efforts montrent que la responsabilité
écologique n’est pas une abstraction, mais une
pratique vivante.

L’Union européenne approche les trois cents
milliards. La Chine, malgré son poids actuel, se
situe autour de deux cent cinquante à deux
cent soixante milliards : significative mais bien
inférieure aux deux blocs qui ont concentré les
bénéfices de l’industrialisation. Rapportées au
nombre d’habitants, les responsabilités se re-
des-sinent encore : les États-Unis, le Canada,
l’Australie ou la Nouvelle-Zélande présentent
des niveaux cumulés par personne sans com-
mune mesure avec ceux des émergents. 
L’Union européenne approche les trois cents
milliards. La Chine, malgré son poids actuel, se
situe autour de deux cent cinquante à deux
cent soixante milliards : significative mais bien
inférieure aux deux blocs qui ont concentré les
bénéfices de l’industrialisation. Rapportées au
nombre d’habitants, les responsabilités se
redessinent encore : les États-Unis, le Canada,
l’Australie ou la Nouvelle-Zélande présentent
des niveaux cumulés par personne sans
commune mesure avec ceux des émergents. 
En Europe aussi, les trajectoires climatiques
montrent que l’essentiel de la prospérité
accumulée repose sur des émissions passées
dont les effets se déploient ailleurs.
Qu’une part significative des émissions
chinoises résulte de la production de biens
exportés vers l’Occident est également
documenté.  En   comptabilisant   ces   émissions
« importées », les États-Unis verraient leur part
augmenter de 0,3 point, la Chine diminuer de
1,1. Cela renforce encore ce constat.
Reconnaître cette dette n’appelle pas la
compassion, mais la réparation des dommages
produits par un modèle dont les profits ont été
captés au Nord tandis que les conséquences se
manifestent d’abord au Sud.
Cette injustice globale prend un visage concret
lorsqu’on observe les pays les plus exposés.
Le Bangladesh en offre l’un des exemples les
plus frappants. Exposé aux cyclones, à la
montée des eaux et à l’érosion de son delta, il
perd déjà plusieurs points de PIB chaque année.
Les projections indiquent des millions de
déplacés d’ici le milieu du siècle. Son plan
d’adaptation, évalué à deux cent trente
milliards  de  dollars,  ne  reçoit  qu’une   fraction

 18



ceux qui en subissent aujourd’hui les effets et
ceux dont les ressources actuelles aggravent
encore la crise. 
Les pays riches, notamment les États-Unis et
l’Union européenne, doivent reconnaître leur
responsabilité historique, et les pays du Golfe
leur responsabilité présente, afin que plus
aucun peuple ne paie deux fois.
L’amâna confiée à l’humanité exige une réponse
où la foi rappelle l’exigence morale et la poli-
tique lui donne une traduction concrète.
La justice climatique devient alors une forme de
fidélité au dépôt confié : préserver l’équilibre,
protéger les vulnérables et répondre de ce que
nous avons fait du monde.

« Et quiconque sauve une vie, c'est comme
s'il avait sauvé toute l'humanité »

Coran, 5:32 

Dans l’espace musulman, un fonds climatique
adossé à l’Organisation de la coopération isla-
mique offrirait une traduction tangible de cette
solidarité. Une contribution modeste sur les
revenus pétroliers créerait un mécanisme
inspiré de la zakât, orienté vers les pays les plus
fragiles de l’Oumma, du Bangladesh au Sahel. 
Les instruments financiers islamiques, notam-
ment les sukuk verts, pourraient mobiliser une
épargne considérable tout en respectant les
principes éthiques de la finance islamique. Les
initiatives existantes — telles que les enga-
gements croissants de l’Arabie saoudite et des
Émirats dans les énergies renouvelables —
montrent que cette dynamique peut s’ancrer au
sein même des pays producteurs.
L’enjeu climatique ne se réduit pas à l’éco-
nomie. Il engage une responsabilité entre ceux
qui ont prospéré  grâce  aux  émissions  passées,

 19

Ph © Ala J Graczyk



Laïcité ~

 20

39  |    PENSER L’ÉCOLOGIE DANS LA RÉPUBLIQUE : 
LE CITOYEN, LA TERRE ET LA LOI 

Quand la Terre gémit, la République écoute…
Quand les rivières s’assèchent, les consciences redoutent…
Et dans ce tumulte où chacun cherche sa voie,
Naît une vérité simple : la planète n’a pas de confession…
Elle n’a que des protecteurs.

LA TERRE : UN BIEN COMMUN AU-DELÀ DES CROYANCES

La laïcité française repose sur un principe fondateur : chacun pense libre-
ment, et tous agissent ensemble pour le bien commun.

L’écologie illustre mieux que tout autre domaine cette conjonction : ni la foi,
ni l’athéisme, ni les convictions privées ne peuvent être opposés lorsqu’il
s’agit de préserver l’eau, l’air, les sols, les forêts.

Dans l’histoire française, le concept de bien commun (res publica) a long-
temps englobé les ressources naturelles. La modernité climatisée nous avait
fait oublier que l’air lui-même peut devenir rare, que les nappes peuvent se
vider, que les arbres peuvent brûler.

Aujourd’hui, un nouveau lien nous rassemble : la conscience écologique
républicaine. Elle impose un devoir : protéger la Terre au nom de la loi, de la
raison, et parfois… de la foi.

LA LAÏCITÉ COMME LIEU DE CONVERGENCE ÉCOLOGIQUE

Sous l’impulsion du recteur Si Kaddour Ben Ghabrit, fondateur de la Grande
Mosquée de Paris (1926), le projet prit forme.

Avec le soutien des autorités publiques, un terrain fut choisi à Bobigny. Trois
ans plus tard, le site fut inauguré dans un climat d’émotion : la République
rendait justice à ceux qui avaient donné leur vie pour elle.

LA RÉPUBLIQUE ET LA FOI

Dans le débat public, la laïcité est souvent présentée comme un mur.

Pourtant, dans les questions environnementales, elle devient un pont.

La loi ne cherche pas à effacer les convictions religieuses ; elle garantit
simplement leur coexistence. Ainsi, un chrétien qui plante un arbre pour
honorer la Création, un juif qui célèbre Tou Bichvat comme fête de l’arbre,
un musulman qui se rappelle que le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : « Si l’Heure survient et
que l’un de vous tient en main un plant de palmier, qu’il le plante », et un citoyen
athée qui recycle par amour de la nature…

Par Cheikh Khaled Larbi



 21

Tous participent à la même dynamique civique. La laïcité ne demande pas
d’oublier ses racines. Elle demande de chercher ensemble le tronc commun.

Et face au réchauffement climatique, ce tronc est clair : la survie de notre
maison commune. 

LES INITIATIVES MUSULMANES EN FRANCE :
UNE ÉCOLOGIE DISCRÈTE MAIS EXEMPLAIRE

Dans bon nombre de villes françaises, les mosquées deviennent des
laboratoires écologiques :

Économie d’eau dans les salles d’ablutions : des robinets à faible débit,
des dispositifs automatiques, des panneaux d’affichage rappelant le
hadith : « Ne gaspille pas l’eau, même si tu es au bord d’un fleuve ». Certaines
mosquées ont réduit leur consommation de 40 %.
Énergie solaire : à Lyon, Bordeaux, Marseille, des mosquées installent
des panneaux photovoltaïques. L’énergie produite sert au chauffage, à
l’éclairage, et parfois alimente même le voisinage.
Jardins pédagogiques et compost : à Lille, Strasbourg, Grenoble, des
centres musulmans ont aménagé des espaces verts où les enfants
apprennent le cycle de l’eau, la biodiversité, la gestion des déchets, la
plantation d’arbres en souvenir d’un défunt, la fabrication de compost.

Ces initiatives respectent parfaitement la loi républicaine. Elles rappellent
que la spiritualité peut enrichir la citoyenneté.

L’APPORT DES TRADITIONS RELIGIEUSES
AUX GRANDS DÉBATS CLIMATIQUES

À Belém 2025, les organisateurs prévoient un espace dédié aux savoirs
spirituels et indigènes. Ce tournant est majeur : les religions sont désormais
reconnues comme acteurs de transformation écologique.

Le christianisme apporte une théologie du soin, la Laudato Si. Le judaïsme
propose une sagesse du repos de la Terre (Shmita). L’islam propose le
concept de khilafa (responsabilité) et Amana (fiducie). Le bouddhisme parle
d’interdépendance.

Ce que la science démontre, les religions l’enseignaient déjà dans leur
langage propre : on ne peut pas vivre longtemps dans un monde que l’on
maltraite. La République, en les écoutant sans les privilégier, les intègre dans
l’effort collectif.

BELÉM 2025 : UNE PARTICIPATION MORALE GLOBALE

Belém deviendra peut-être le symbole d’une nouvelle ère : celle d’une
écologie multinationale, multiculturelle, multi convictionnelle.

Les peuples amazoniens y apporteront leur savoir ancestral. Les scienti-
fiques y apporteront des données cruciales. Les dirigeants y apporteront des
engagements. Les religions y apporteront une profondeur morale.

La France, grâce à sa tradition laïque, se trouve dans une position unique :
elle peut rassembler sans uniformiser, unir sans confondre, protéger sans
imposer.



Ph © Guillaume Sauloup



Actualités
de la Grande Mosquée de Paris

Le recteur Chems-eddine Hafiz a eu le plaisir de
recevoir Jean-Baptiste de Franssu, président de
l'Institut pour les œuvres de religion du Vatican,
président du conseil collégial du Collège des
Bernardins, et Laurent Landete, directeur géné-
ral du Collège des Bernardins.
En présence des professeurs Sadek Beloucif et
Elyès Jouini, de notre comité d’éthique et médi-
cal, ils ont échangé sur l’organisation d’événe-
ments communs.

Le recteur échange avec le président du
conseil collégial et le directeur général du
Collège des Bernardins

12
nov.

du 12 au 18 novembre 2025

Ph © Guillaume Sauloup

 23

La soirée de ce mercredi 12 novembre 2025 du
« mercredi du savoir » à la Grande Mosquée de
Paris s’est distinguée des autres rendez-vous
consacrés à la culture et à la connaissance.
Cette fois, l’événement était entièrement
dédié à l’Histoire et à un débat ouvert autour
de la publication d’un nouvel ouvrage qui
retrace le siècle d’existence de la mosquée. La
parution de ce beau livre, dirigée par le recteur
de la mosquée, Chems-eddine Hafiz, est
l’aboutissement d’une idée nourrie par de lon-
gues recherches, la compilation de nombreuses
données ainsi que l’étude de correspondances
et de documents parfois aussi anciens que
l’institution elle-même.

Vers 18 heures, le recteur est entré, accom-
pagné de Mme Naïma Yahi, spécialiste de
l’histoire des migrants, devant un public
impatient de découvrir l’histoire de ce
monument religieux et culturel. Le choix de
Mme Yahi était particulièrement judicieux, sa
maîtrise du sujet a permis d’approfondir
certaines  thématiques   non   abordées   dans   le 

Un siècle d’histoire de la Mosquée de Paris
célébré dans un beau livre12

nov.



livre, tout en restant pertinentes. Par moments,
le débat a permis d’évoquer des points
longtemps utilisés par les médias pour attaquer
l’islam, sans que personne ne puisse répondre.
La rencontre a également été l’occasion de
présenter les projets de gestion de la mosquée
pour les mois et les années à venir, des
initiatives ambitieuses qui renforcent son rôle
dans la défense de ses valeurs religieuses et
culturelles.
Le recteur a commencé son intervention par
une narration captivante. Le début de son
discours a été consacré à la personnalité de Si
Kaddour Ben Ghabrit, dont la fille Aziza,
présente au premier rang, écoutait avec fierté et
émotion, hochant la tête et applaudissant les
événements historiques auxquels son père avait
contribué. Le beau livre révèle notamment la
relation historique qui lie la Grande Mosquée de
Paris à l’Algérie, d’abord sur le plan légal, grâce à
l’initiative de Si Kaddour Ben Ghabrit, fondateur
de l’Association des Habous et des Lieux Saints
de l’Islam, qui avait choisi de l’enregistrer à
Alger.
Le recteur a également évoqué la situation de la
mosquée après l’indépendance de l’Algérie.
Avec la loi de 1905 interdisant le financement
des institutions religieuses, le financement de la
mosquée est interrompu. Auparavant, les
salaires des religieux en France étaient assurés
par le département d’Alger. La mosquée a failli
être détruite sans l’intervention de son recteur
de l’époque, Hamza Boubaker, qui, de 1962 à
1982, a su réunir les parties française et
algérienne autour d’une table pour sauver
l’institution. L’Algérie s’est engagée à financer sa
restauration, et des fonds continuent d’être
versés sur le compte de la mosquée à ce jour,
explique Chems-eddine Hafiz. Cependant, la
mosquée reste une institution française,
soumise aux lois de la République, qui rassemble
tous les musulmans, quelle que soit leur origine,
et entretient des liens étroits avec les
représentations diplomatiques des pays
musulmans accréditées en France, a-t-il ajouté.
Le débat s’est ensuite élargi au rôle des
immigrés, qui ont contribué non seulement à la
défense du territoire aux côtés de l’armée
française, lors des deux guerres mondiales, mais 

aussi au développement économique du pays.
L’importance de reconnaître la pleine
citoyenneté des musulmans français a été
soulignée, l’islam ne peut être un obstacle, car
tout citoyen français est pleinement français,
quel que soit son parcours. Les préparatifs du
centenaire ont également été abordés,
promettant une année riche en réalisations
religieuses et culturelles.
Cette rencontre a permis de défendre la vision
d’une mosquée qui sort des stéréotypes et
remplit pleinement sa mission religieuse, tout en
étant un lieu culturel et civilisationnel, à l’image
des grandes mosquées de l’histoire, de l’époque
du prophète Mahomed (paix et salut sur lui),
jusqu’à l’âge d’or de l’islam.
Le livre, intitulé « L’islam des lumières dans la
ville des lumières », compte environ deux cents
pages, enrichies de photographies historiques
illustrant les différentes étapes culturelles
traversées par la mosquée, accompagnées de
textes de Monsieur le Recteur. Il constitue un
témoignage précieux et accessible de l’histoire
exceptionnelle de la Grande Mosquée de Paris.

 24



Le recteur Chems-eddine Hafiz a reçu Michel
Rostagnat, président de la Fraternité d’Abra-
ham. Ils ont échangé sur les projets de cette
association, fondée à la Grande Mosquée de
Paris en 1967 et pionnière du dialogue inter-
religieux en France.

Échange avec le président de la Fraternité
d’Abraham13

nov.

Ph © Omar Boulkroum

Il y a dix ans, la violence la plus insoutenable
s’abattait sur notre capitale : 132 âmes in-
nocentes furent emportées pendant cette nuit
de terreur.
En ce 13 novembre 2025, jour de recueillement
national, la Grande Mosquée de Paris s’associe à
la douleur des familles, des proches et de toutes
celles et ceux qui continuent de porter les bles-
sures visibles et invisibles de l’immense tragé-
die.
En tant qu’institution religieuse et historique de
l’islam en France, elle tient à réaffirmer que ces
crimes terroristes furent aussi des crimes
contre la religion musulmane. Le terrorisme
perpétré au nom de l’islam instrumentalise
notre religion pour justifier l’inhumain. Il est une
trahison absolue de nos principes : aucun
croyant sincère ne peut se reconnaître dans une
telle défiguration du message divin.
Dix années ont passé, mais notre mémoire
demeure vive et intacte. La barbarie qui s’est
abattue sur la France cette nuit-là visait à semer
la peur, à fracturer notre société. Cette entrep-
rise de mort et de haine a largement échoué. 
À travers ce souvenir douloureux, les citoyens
de confession musulmane expriment à nouveau
leur engagement indéfectible pour la paix et la
concorde dans notre pays. La mémoire des
victimes nous oblige : l’unité de la Nation reste
notre meilleure réponse.
La Grande Mosquée de Paris invite les fidèles
musulmans de France à élever des prières pour
les âmes des disparus et pour que le peuple
français demeure uni et soudé à sa valeur
fondamentale de fraternité.

La Grande Mosquée de Paris s’associe aux
commémorations en hommage aux vic-
times des attentats du 13 novembre 2015

13
nov.

 25



Au Bataclan, le recteur Chems-eddine Hafiz a
participé à la cérémonie en mémoire des
victimes des attentats du 13 novembre 2015,
présidée par Emmanuel Macron.

Le recteur à la cérémonie en mémoire des
victimes des attentats du 13 novembre
2015

13
nov.

 26

Ce samedi, la Grande Mosquée de Paris
regardait la Méditerranée pour mettre en lumi-
ère une histoire, une culture et un héritage : la
présence musulmane sur l’île de Sicile.
Une rencontre avec Abderrahim Bouzelmate,
autour de son récent livre ‘La Sicile musulmane’,
organisée avec les éditions Albouraq.

Une rencontre pour éclairer l’histoire
musulmane de la Sicile15

nov.

Le recteur Chems-eddine Hafiz était mardi soir
sur BFM TV pour revenir sur l’enquête Ifop-
Écran de veille, publiée le même jour.

Sur BFM, le recteur réagit à la dernière
enquête Ifop sur les musulmans18

nov.



Paroles
du Minbar

LE RÉSUMÉ DU PRÊCHE
DU VENDREDI
LA MAIN AVEC LAQUELLE
IL FRAPPE, ET LE PIED
AVEC LEQUEL IL MARCHE

 27IQRA N°86   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

14
nov.

Louange à Allah, qui a créé l’être humain dans la
plus belle des formes. Nous Le louons, nous
implorons Son aide et Son pardon, et nous
cherchons refuge auprès de Lui contre le mal de
nos âmes et de nos mauvaises actions. 
J’atteste qu’il n’y a de divinité digne d’adoration
qu’Allah, Unique, sans associé, et j’atteste que
Mohamed est Son serviteur et Son messager, la
miséricorde offerte et la lumière rayonnante.
Ô vous qui aimez le Prophète Mohamed صلى الله عليه وسلم, priez
sur lui et adressez-lui vos salutations, car vos
prières sur lui seront pour vous lumière dans ce
monde et dans l’au-delà aujourd’hui, demain, et à
jamais. 

Serviteurs d’Allah, je vous recommande, ainsi
qu’à moi-même, la crainte d’Allah, car elle est la
voie du salut et le fondement de toute piété.
Serviteurs d’Allah, le corps humain renferme
des signes éclatants de la grandeur du Créateur
et de la perfection de Son œuvre. Allah a doté
l’homme de membres qui lui permettent
d’accomplir sa mission sur terre. Parmi eux, ses
mains et ses pieds, instruments précieux de sa
vie quotidienne.
Cette grâce est immense, bien que beaucoup
l’ignorent. Si elle venait à disparaître, rien ne
saurait la remplacer. C’est avec nos mains que
nous mangeons, écrivons, travaillons, prions et
donnons l’aumône. Avec nos pieds, nous
marchons vers la mosquée, vers le travail, et
accomplissons le pèlerinage autour de la Kaaba.
Celui qui perd ces membres devient comme
une statue vivante, incapable d’agir. Soyons
donc reconnaissants envers Allah pour cette
bénédiction, et utilisons-la dans ce qui Lui plaît.
Ô bien-aimés du Messager d’Allah, remercier
Allah pour cette grâce, c’est l’employer dans
Son obéissance : aider les autres, secourir les
opprimés, accomplir le  bien.  Le  Prophète  صلى الله عليه وسلم  a

Ph © Omar Boulkroum

Par Cheikh Bilal Kara



doit être craint, et sachez que vos membres ne
sauraient supporter le feu de l’Enfer. Ils sont un
dépôt confié entre vos mains, et vous en serez
questionnés le Jour du Jugement. 
Le très-Haut dit : « L’ouïe, la vue et le cœur, sur
chacun d’eux, on sera interrogé ». L’obéissance à
Allah ne consiste pas en de simples paroles
prononcées par la langue, ni en une émotion
passagère dans le cœur. La foi véritable, comme
le disent les savants, est conviction du cœur,
parole de la langue et œuvre des membres. Elle
ne se limite pas à des mots, mais se manifeste
dans les actes.
Ô croyants, parmi les formes les plus nobles
d’obéissance aujourd’hui figure le fait de mettre
nos membres au service de la défense des
opprimés : nos frères et sœurs de Ghaza,
meurtris par la guerre et la faim, et nos frères
du Soudan, éprouvés par les conflits et la
douleur.
Nous n’avons qu’une seule vie, et nos destins
sont déjà écrits : ni la peur ni la santé n’en
changeront le terme. Alors employons nos
langues pour dire la vérité, nos mains pour
aider, nos biens pour soutenir, et nos cœurs
pour prier sincèrement. Se taire face à
l’injustice est une trahison, et délaisser le
soutien aux opprimés est une désobéissance.
Que celui qui veut qu’Allah le sauve le Jour du
Jugement emploie ses membres dès aujour-
d’hui dans ce qui L’agrée.
Nous implorons Allah de faire de nous des
serviteurs fidèles, des soutiens de la vérité, et
de venir en aide aux faibles, à Ghaza, meurtris
par la guerre, la faim, la maladie et la privation,
ainsi que nos frères du Soudan qui lui aussi
saigne et endure les affres du conflit, des
troubles et du massacre d’enfants, de femmes
et d’innocents, et partout dans le monde où
règne l’injustice.
Serviteurs d’Allah, Allah ordonne la justice, la
bienfaisance et l’aide aux proches, et Il interdit
la turpitude, le blâmable et l’injustice. Il vous
exhorte afin que vous vous souveniez. 
Souvenez-vous d’Allah, et Il se souviendra de
vous. Remerciez-Le pour Ses bienfaits, Il les
multipliera pour vous. Et le rappel d’Allah est
certes la plus grande des choses.

dit : « Voulez-vous que je vous indique ce par quoi
Allah efface les péchés et élève les degrés ? » Ils
dirent : « Oui, Ô Messager d’Allah. » 
Il répondit : « Accomplir parfaitement les
ablutions malgré les difficultés, multiplier les pas
vers les mosquées et attendre la prière après la
prière : voilà ce qu’est la vigilance dans la voie
d’Allah. » (Rapporté par Mouslim).
Et il a dit aussi : « Celui qui s’emploie à subvenir
aux besoins d’une veuve ou d’un pauvre est
semblable au combattant dans le sentier d’Allah,
ou à celui qui prie la nuit et jeûne le jour. »
Ô serviteurs d’Allah, celui qui obéit à Allah avec
ses membres en récoltera les fruits. Et celui qui
s’éloigne de Son obéissance en fera un jour le
témoin de ses fautes. Car, au Jour du Jugement,
les langues seront scellées et les membres
témoigneront. 
Allah, le Tout-Puissant, dit : « Ce jour-là, Nous
scellerons leurs bouches, tandis que leurs mains
Nous parleront et que leurs pieds témoigneront
de ce qu’ils avaient accompli. » (Sourate
Yassine, verset 65). Et Il dit encore : « Lorsqu’ils
arriveront devant elle (l’Enfer), leur ouïe, leurs
yeux et leurs peaux témoigneront contre eux
de ce qu’ils faisaient. » (Sourate Fusillât, verset
20).
Ô Seigneur, nous n’avons point d’excuse à
présenter, car nul parmi nous n’est innocent de
toute faute. Nous sommes des pécheurs, des
négligents, mais aussi des repentants. Pardonne
donc nos péchés, Seigneur, voile nos défauts et
ramène-nous vers Toi d’un retour plein de
beauté et de miséricorde, Ô Toi, le plus
Miséricordieux des miséricordieux.
Qu’Allah nous accorde la force de L’adorer avec
sincérité, de préserver nos membres du péché
et de marcher sur la voie droite.
Je dis ces paroles et je demande pardon à Allah
pour moi et pour vous. Demandez-Lui pardon,
car Il est le Pardonneur, le Très Miséricordieux.

DEUXIÈME PRÊCHE

Louange à Allah, et que la paix et la bénédiction
soient sur le Prophète Mohamed, sur sa famille et
sur ses compagnons.

Ô vous,  les  croyants,  craignez  Allah  comme  Il

 28IQRA N°86   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 



L’ISLAM,
UNE ÉTHIQUE POUR LE CLIMAT



Alors que les négociateurs du monde entier se réunissent à Belém, au Brésil, pour la 30e
Conférence des Parties sur les changements climatiques (COP 30), une question
fondamentale se pose à chacun d’entre nous, croyants et citoyens du monde : quel est
notre rôle face à cette urgence planétaire ? Pour les musulmans, la réponse ne relève pas
seulement d’une obligation civique ou d’une responsabilité environnementale moderne.
Elle s’enracine dans les fondements mêmes de notre foi, dans les versets du Coran et dans
l’exemple du Prophète Mohammed (SWS).

Cependant, pour nous, musulmans, cette con-
férence internationale n’est que l’ex-ression
contemporaine d’un principe éternel : la
responsabilité que Dieu nous a confiée en-
vers Sa création.

LE KHALIFA : BIEN PLUS QU’UN TITRE

Le Coran nous rappelle, dans la Sourate 6,
verset 165, que Dieu a fait de nous « les
successeurs sur terre » (khalifas). Ce mot, kha-
lifa, ne signifie pas « propriétaire » ou « maître
absolu ». Il signifie intendant, gardien, vicaire.
C’est une responsabilité sacrée, une Amana
— une confiance — que Dieu nous a confiée.
Tout comme un intendant doit rendre des
comptes à celui qui l’a désigné, nous devons
rendre des comptes à Dieu pour la manière
dont nous gérons cette Terre.

UN RENDEZ-VOUS CRUCIAL AUX PORTES DE
L’AMA-ZONIE

La COP 30, qui se tient du 10 au 21 novembre
2025 à Belém, revêt une symbolique parti-
culière. Cette ville brésilienne, située aux por-
tes de la forêt amazonienne, rappelle
l’urgence de préserver ce que certains
appellent le « poumon de la planète ». Les
enjeux sont colossaux : limiter le réchauf-
fement climatique à 1,5°C, financer l’adap-
tation des pays vulnérables, et mettre en
place des mécanismes de transition
écologique justes et équitables. Ces défis ne
sont pas abstraits, bien au contraire. Ils
concernent directement nos frères et sœurs
musulmans à travers le monde, en particulier
dans les régions les plus vulnérables aux
changements climatiques.

 30



Cette conception du khalifa est révolution-
naire. Elle place l’être humain non pas au-
dessus de la création, mais en tant que
gestionnaire responsable de celle-ci. Elle
rejette catégoriquement l’idée que nous
pouvons exploiter sans limite, consommer
sans mesure, ou détruire sans conséquence.
Au contraire, elle nous impose une obligation
morale fondamentale de préserver, de
protéger et d’améliorer ce qui nous a été
confié.

MIZAN ET FASAD : LES PILIERS DE L’ÉTHIQUE
ÉCOLOGIQUE ISLAMIQUE

L’Islam repose sur deux concepts fonda-
mentaux en matière d’environnement : Mizan
et Fasad.

ressources — tout cela fonctionne selon une
harmonie parfaite que nous devons respecter
et préserver.
Fasad, en revanche, signifie « corruption », «
désordre » ou « destruction ». L’Islam interdit
formellement le Fasad sous toutes ses
formes. Le Coran, dans la Sourate 2, verset
205, condamne ceux « qui s’efforcent de
semer le désordre sur terre et de détruire
récoltes et bétail ». Cette interdiction est
absolue. Elle englobe la pollution, le
gaspillage, la destruction des ressources
naturelles, l’exploitation irresponsable — tout
ce qui rompt l’équilibre que Dieu a établi.

Entre ces deux concepts — Mizan et Fasad —
se   dessine   une   éthique    environnementale

complète, une vision du mon-
de qui voit la nature non pas
comme une ressource à exp-
loiter, mais comme une créa-
tion divine à honorer et à
préserver.

LA SUNNAH : UN MODÈLE VI-
VANT DE RESPECT DE LA NA-
TURE

Si le Coran nous fournit les
principes, la Sunna de notre
Prophète Mohammed (SWS)
nous montre comment les
mettre en pratique. Le
Prophète n’a pas seulement
parlé de l’importance de
protéger l’environnement  ;  il

 31

Mizan signifie « équilibre » ou « balance ». Le
Coran nous dit, dans la Sourate 55, versets 7
et 8 : « Et quant au ciel, Il l’a élevé et a établi la
balance (Mizan), afin que vous ne transg-
ressiez pas dans la balance. » Cette notion
d’équilibre n’est pas une simple métaphore.
Elle reflète une vérité profonde : toute la
création est fondée sur un équilibre délicat et
parfait, voulu par notre Créateur. Les
écosystèmes, les cycles naturels,  les  ressour-

a agi. Ses enseignements et ses actes cons-
tituent un modèle vivant d’écologie isla-
mique.
Le Prophète (SWS) a encouragé la plantation
d’arbres avec une conviction profonde. Un
hadith rapporté par Muslim nous dit : « Il n’y a
pas un Musulman qui plante un arbre ou sème
une graine, puis un oiseau, un être humain ou un
animal en mange, sans que cela ne soit compté
comme  une  aumône  pour  lui.  »   Cette   parole

Ph © styf22



transforme l’acte de planter en acte
d’adoration, en Sadaqa Jariya — une aumône
perpétuelle dont les fruits continuent de
bénéficier à l’humanité bien après notre mort.
Le Prophète (SWS) a également insisté sur la
modération dans l’utilisation des ressources
naturelles. Il a interdit le gaspillage de l’eau,
même au bord d’un fleuve abondant. Cet
enseignement nous rappelle que rien n’est
superflu ni secondaire, que chaque ressource
a une valeur et un but, et que nous devons en
user avec sagesse, respect et parcimonie.
Au-delà de ces enseignements individuels, le
Prophète (SWS) a établi des Hima — des
sanctuaires ou des zones protégées — où la
chasse et la coupe d’arbres étaient interdites.
C’était une forme précoce de conservation de
la nature, une reconnaissance du fait que
certains espaces doivent être préservés dans
leur état naturel pour l’équilibre écologique
global.

DE LA FOI À L’ACTION : NOTRE RESPONSA-
BILITÉ QUOTIDIENNE

Mais comment traduire ces principes en
actions concrètes dans notre vie quotidien-
ne ? Comment faire en sorte que la COP 30
ne soit pas simplement une conférence
lointaine et abstraite, mais un appel
personnel à chacun d’entre nous ?

Premièrement, par nos choix quotidiens :
chaque décision que nous prenons — ce que
nous consommons, comment nous utilisons
l’énergie, la manière dont nous gérons nos
déchets — est une expression de notre rôle
de khalifa. Réduire notre empreinte carbone
n’est pas une option ; c’est une obligation
religieuse. Économiser l’eau, choisir des
produits durables, soutenir les initiatives
écologiques — ce ne sont pas des gestes
marginaux, mais des manifestations de notre
obéissance à Dieu.
Deuxièmement, par l’éducation et la sensi-
bilisation : nous avons le devoir de trans-
mettre à nos enfants, à nos familles et à nos
communautés une conscience écologique
enracinée dans notre foi. Trop souvent,
l’écologie est présentée comme une question
laïque, détachée de nos valeurs religieuses.
Or, c’est une erreur fondamentale. L’écologie
est profondément musulmane. En éduquant
nos jeunes à cette réalité, nous les préparons
à être des khalifas responsables et conscients.
Troisièmement, par l’intégration de la cons-
cience écologique dans notre pratique reli-
gieuse. Chaque fois que nous nous pros-
ternons en prière, nous reconnaissons la
grandeur de Dieu et notre humble petitesse.
Mais cette humilité doit aussi nous pousser à
respecter ce que Dieu a créé. La protection
de  la  Terre  est  une  forme  d’adoration,   une

 32



manière de dire à Dieu : « Nous
prenons soin de ce que Tu nous as
confié. »

UN APPEL À L’ACTION

Alors que la COP 30 se déroule à
Belém, nous ne sommes pas des
spectateurs passifs. Nous sommes
des acteurs, des khalifas respon-
sables face à Dieu et face à
l’humanité. Les décisions prises à
cette conférence sont importantes,
certes, mais elles ne suffiront pas.
Ce qui compte vraiment, c’est ce
que  nous   ferons,   chacun   d’entre

La Terre nous a été confiée. À nous de savoir
la préserver et d’en avoir la ferme volonté, de
la respecter, de la chérir et de la transmettre
aux générations futures dans un état meilleur
que celui dans lequel nous l’avons trouvée.

Que Dieu nous guide et nous donne la sagesse
d’être à la hauteur de cette responsabilité.

Chems-eddine Hafiz
Recteur de la Grande Mosquée de Paris

nous, dans nos maisons, dans nos commu-
nautés, dans nos villes.
Soyons les meilleurs gardiens de la Terre.
Soyons des khalifas dignes de cette
responsabilité. Soyons des musulmans qui
comprennent que l’écologie n’est pas une
mode passagère et futile, mais une obligation
éternelle inscrite dans notre noble Coran et
exemplifié par notre Prophète (SWS).

 33
Ph © Markus Spiske 



La théorie du Big Bang explique l’origine de
l’Univers, encore réduit à une densité
inimaginable, et qui s’est mis à se dilater à
grande vitesse pour devenir ce noyau que
nous habitons. La science raconte cette
histoire qui, depuis un siècle, se précise au fil
des observations et des modèles, sans pour
autant lever tous les mystères de nos origines.
Les chercheurs décrivent l’expansion de
l’espace. Mais, depuis des millénaires, les trois
religions abrahamiques déplient leurs propres
récits. Entre la rigueur des équations et la
profondeur des textes sacrés, le débat sur les
commencements continue d’ouvrir un espace
de dialogue, parfois inattendu, entre science et
spiritualité.

Comprendre la théorie du Big Bang
Avant plus d’un siècle, le physicien Georges
Lemaitre évoque pour la première fois l’origine
de l’Univers à travers la théorie cosmologique
Big Bang, et la décrit comme un phénomène
dont la matière et l’énergie se concentrent dans
un point dense et extrêmement chaud. Il ne
s’agit donc pas d’une explosion dans un espace
qui existait avant. 
Au fil du temps, l’Univers commence à s’étendre
et à se refroidir. Sous cet effet, les particules
élémentaires se forment, suivies de l’apparition
des premiers atomes. 

 34

65  |    BIG BANG,
ENTRE UNE THÉORIE
COSMOLOGIQUE
ET UN RÉCIT CÉLESTE

IQRA N°86   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

Récits
célestes

Ph © sakkmesterke

Par Nassera Benamra

Quelques milliers d’années suffisent pour qu’il
atteigne une température suffisamment basse
permet-tant aux électrons de se combiner avec
les protons pour donner naissance aux atomes
d’hydrogène et d’hélium, formés quelques
minutes après la nucléosynthèse primordiale.
Ce processus est connu sous le nom de
recombinaison. Les galaxies, quant à elles, ne se
sont constituées que plusieurs millions
d’années après le Big Bang. La NASA estime
d’ailleurs l’âge de l’Univers à environ 14
milliards d’années (13,7 milliards).



Comment les religions racontent-elles la création
de l’univers ? Est-ce que les récits célestes
contredisent les connaissances scientifiques con-
temporaines ? 

Dans le Judaisme
Chez le peuple juif, la Genèse est le premier
livre de la Torah. Elle présente le plan de Dieu
pour le monde et constitue la matrice de tout ce
qui existe, la matrice même de l’Univers. La
Torah, essence du judaïsme, est également
considérée comme l’essence de toute la
Création. Dans le Livre saint, comme dans la
Bible, Dieu crée l’Univers en six jours.
Plus tard, le Rav Eliyahou Dessler, dans le
célèbre Mikhtav Mé-Eliyahou, tome II, p. 151
(en hébreu), développera les propos du Ram-
ban : « Dans son sens profond, le “jour” de la
Création porte une signification différente… Ce
n’est que pour nous, êtres créés, que le récit de la
Création a été formulé sous l’apparence d’une
durée de six jours. »
Chacune de ces journées est une Création en
soi, distincte des autres. Il est donc clair que les
six jours de la Création consistent en six forces,
en six dévoilements distincts, au cours desquels
les cieux et la Terre se sont formés.
Mais ce qui mérite réflexion, c’est que le
calendrier juif ne commence pas avec
l’événement de la Création du monde, mais
avec la naissance d’Adam, le premier homme
(Genèse 1,27). Le calcul qui nous conduit
aujourd’hui à l’année 5786 correspond donc au
temps écoulé selon les générations qui ont
succédé à Adam, premier être humain. Les six
jours de la Création, antérieurs à l’apparition
d’Adam, ont ainsi été exclus de ce décompte.

Dans le Christianisme
Le récit juif relatif à la création de l’Univers est
similaire dans la tradition Chrétienne, puisque
les chrétiens fondent aussi leurs croyances sur
le même ensemble de textes qui se réfèrent à
l'Ancien Testament, mais ils ajoutent un
Nouveau Testament. 
Dans la foi chrétienne, l’Univers représente
l’ensemble de l’existence créée par Dieu
l’Éternel, intégrant à cette existence l’espace  et 

le temps. La création, la préservation et la
gouvernance de l’Univers sont perçues comme
des signes révélant l’existence, la majesté et la
puissance de Dieu. Dans la tradition chrétienne,
la relation à Jésus occupe une place centrale
pour comprendre le lien de l’être humain avec
cet Univers que le Christ soutient. Ainsi,
l’homme est considéré comme le gardien de
l’Univers créé en six jours.
Le pape François avait déclaré que la théorie de
l'évolution n'était pas incompatible avec la
Création. Il avait même dit dans un discours
prononcé à l’Académie pontificale des Sciences,
en octobre 2014 : « Le Big Bang, que nous
pensons être à l'origine du monde, n'annule pas
l'intervention d'un créateur divin. L'évolution dans
la nature n'est pas contradictoire avec la notion de
création car l'évolution nécessite la création d'êtres
qui évoluent. »

Ph © Quyển Phạm Xuân 

 35



Dans l’Islam 
On s’accorde généralement à dire que la
théorie du Big Bang constitue l’un des points de
controverse majeurs dans le débat entre
science et religion. Elle découle directement du
constat de l’expansion de l’Univers, expansion
qui se poursuit encore aujourd’hui.
Nombre de croyants ne souscrivent pas à cette
théorie ; pour eux, elle semble contredire l’idée
qu’Allah a créé l’Univers, et la science demeure
incapable d’expliquer l’origine de la singularité
initiale. Pourtant, le Coran établit un lien entre
le phénomène d’« explosion » que décrit le Big
Bang et la création de l’Univers par Allah, en
exprimant des éléments qui concordent avec ce
que cette théorie met en lumière.
Allah dit : « Ceux qui ont mécru n’ont-ils pas vu
que les cieux et la terre formaient une masse
compacte ? Ensuite, Nous les avons séparés et
avons fait de l’eau toute chose vivante. Ne
croiront-ils donc pas ? » (Sourate El-Anbiya’
verset 30) « Il S’adressa ensuite au ciel, qui était 

alors fumée, et lui dit ainsi qu’à la terre : « Ve-
nez toutes deux, de gré ou de force. » Elles
répondirent : « Nous venons obéissantes. »
(Sourate Foussilate, verset 11).
L’expression « masse compacte », selon les exé-
gètes, renvoie à la singularité initiale, tandis
que la « séparation » évoque ce que la théorie du
Big Bang décrit comme l’expansion et la mise en
forme de l’Univers.
Les trois religions abrahamiques, bien que
différentes dans leurs récits, s’accordent
néanmoins sur un point essentiel : l’Univers a
un Créateur unique. Toutes reconnaissent un
commencement voulu, porteur de sens pour
l’existence. Il est d’ailleurs remarquable que la
principale théorie scientifique sur l’origine du
cosmos ait été formulée par un prêtre
catholique, Georges Lemaître. Celui qui a ima-
giné le Big Bang montre ainsi que la foi et la
science ne sont pas ennemies, mais peuvent,
ensemble, éclairer le mystère des origines.

Ph © Mohammed Alim
 36



 

         Que les savants musulmans parlaient déjà
d’écologie ?
Ibn Khaldoun évoquait la relation entre le milieu
naturel et la stabilité humaine. El-Qarafî rappelait que
nuire à la nature est une forme de fasād (corruption).
Ibn Taymiyya soulignait que « tout ce qui altère les équi-
libres de la création altère l’harmonie voulue par Dieu ».
Ces voix prémodernes annonçaient déjà les diagnos-
tics des climatologues.

         Que le Coran relie l’équilibre écologique à la
responsabilité morale ?
Allah dit : « Et le ciel, Il l’a élevé… et Il a établi l’équi-
libre (El-Mizān). Ne le rompez donc pas ! » (55 : 7–8).
Le dérèglement moderne n’est pas seulement
technique : il révèle une fracture spirituelle.

         Que nos forêts sont une amana ?
Chaque arbre absorbe le CO₂, retient l’eau, adoucit
les vents, protège la vie. Les savants musulmans du
Moyen Âge parlaient déjà de Hima, des zones
protégées où l’on ne coupait pas les arbres. Belém
remet ce mot ancien dans le vocabulaire du futur.

         Que 2024–2025 ont été les années les plus
chaudes jamais enregistrées ?
Les données climatiques montrent que la tempé-
rature mondiale a dépassé les 1,5°C de réchauffement
temporaire sur plusieurs mois. En France, cela s’est
traduit par des canicules plus précoces, des
sécheresses persistantes dans le Var, une perte de
20% de certaines récoltes, et une hausse notable du
prix des fruits et légumes (abricots, fraises, tomates).
La planète ne chauffe plus : elle brûle lentement.

         Que Belém 2025 sera la conférence la plus
“amazonienne” de l’histoire ?
Pour la première fois, la COP se déroulera au cœur de
l’Amazonie, là où les arbres respirent pour le monde
entier. L’Amazonie absorbe à elle seule 5 % du CO₂
mondial et libère davantage d’oxygène qu’aucune
autre région. Quand elle souffre, l’écosystème
planétaire tremble. Belém 2025 n’est pas une confé-
rence : c’est un cri vert lancé à l’humanité.

Sous les pas du passant, la Terre soupire…
Sous le poids des saisons, la Terre expire…
Et quand monte son appel dans l’air brûlant,
L’homme s’étonne de la chaleur…
mais continue pourtant.

Quand la Terre parle… 
et que l’humain n’écoute plus 

Par Cheikh Khaled Larbi

LE SAVIEZ
 VOUS?

Quand la pluie se fait rare et que l’air devient fer,
Quand les arbres se taisent et que les mers se mettent en colère,

Le croyant comprend qu’il n’y a pas de miracle sans effort,
Et que sauver la Terre… c’est commencer dès lors.



Le Coran
m’a appris

25   |     ET SI LA TERRE
ÉTAIT UNE PAGE DU LIVRE… 

 38IQRA N°86   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

Au lever du jour, la brise récite…
Dans le silence du soir, la Terre médite…
Et l’âme du croyant pressent, sans mots ni bruit,
Que chaque montagne est un verset,
Chaque rivière une écriture,
Chaque tempête une admonition…
Et que la Terre entière est un Livre ouvert
sous nos pas.

Les versets qui parlent de la Terre
Le Coran ne décrit pas la nature : il la révèle.
Allah dit :

« Ne voient-ils pas que Nous avons créé pour
eux, parmi ce que Nos mains ont fait, des
troupeaux dont ils sont propriétaires ? »

36 :71

« C’est Lui qui a étendu la Terre, y a placé des
montagnes et y a fait couler des rivières. »        

(13 :3) « Et Nous avons fait descendre du ciel
une eau en juste mesure. »

23 :18

Ces versets ne sont pas des images poétiques :
ce sont des rappels d’équilibre (Mizān), d’ordre,
de gratitude.
Pour les maîtres de la spiritualité, la Terre est
un mihrâb élargi, une direction d’adoration : elle
contient de quoi se nourrir, se soigner, réflé-
chir, prier.
Le Prophète صلى الله عليه وسلم disait : « Le monde est verdure et
douceur, et Allah vous y a installés comme
intendants. Il observe comment vous agissez. »

Par Cheikh Khaled Larbi

Ph © Afitab

Cette parole, dans notre siècle, prend une acui-
té brûlante.

Ce que les catastrophes nous enseignent
Une inondation, dans le langage coranique,
n’est pas un simple phénomène météoro-
logique. C’est un verset (âyah) — un signe.
Une sécheresse n’est pas un accident : c’est un
rappel.
Un incendie de forêt n’est pas qu’un drame :
c’est une question posée à la conscience.
Le Coran affirme :

« Nous leur montrerons Nos signes dans
l’horizon et en eux-mêmes. »

41:53

Les catastrophes ont donc une dimension
visible et une dimension invisible :

Visible: modification du climat, hausse des
températures, fonte des glaciers, déficit
hydrique, événements extrêmes.
Invisible : oubli du sacré, rupture de la
gratitude, consumérisme effréné, individua-
lisme devenu norme, déconnexion du ry-
thme naturel écrit par Dieu.

Ainsi, chaque dérèglement écologique porte un
message : la Terre nous dit ce que nos conscien-
ces ne veulent plus entendre.



Réduire le gaspillage alimentaire : lorsque
des fruits fanent dans le réfrigérateur, ou
que du pain sec est jeté, c’est un verset de
gratitude qui se déchire. En France,
soutenir les circuits courts, les AMAP, ou
acheter moins mais mieux est une forme de
dhikr concret.
Privilégier la sobriété énergétique : baisser
le chauffage d’un degré, utiliser les
transports en commun, opter pour le vélo,
aider une personne âgée à trier ses dé-
chets…

Autant d’actes qui, dans la balance divine,
pèsent lourd. Le croyant ne se demande plus
seulement : « Que puis-je faire ? » Il se demande :
« Comment mon geste parlera-t-il pour moi lorsque
la Terre témoignera ? »

La Terre comme page du Livre
Les maîtres musulmans disaient : « Il y a deux
livres : le Livre révélé… et le Livre créé. »
Le Coran dans la main, et la Terre sous les pas.
La modernité nous a appris à lire le premier,
mais à oublier comment lire le second.
Pourtant la Terre possède sa grammaire : les
orages sont des exclamations, les vagues sont
des répétitions, les forêts sont des chapitres de
miséricorde, les animaux sont des annotations
vivantes, les pluies sont des ponctuations d’es-
pérance.
Si la Terre est une page, alors nous en sommes
les lecteurs… Mais aussi les scribes.
Chaque geste écrit une ligne : éteindre, recyc-
ler, économiser, protéger, planter, transmettre.

Lorsque l’homme écoute la Terre,
le silence devient prière…

Lorsque le croyant protège la Terre,
chaque action devient lumière…

Et lorsque l’humanité relit ensemble le grand Livre
de la création, la nature retrouve son souffle…

Et l’âme retrouve le chemin.

Belém 2025 : une lecture spirituelle
Belém 2025 n’est pas seulement une confé-
rence internationale. C’est, pour le croyant qui
contemple, un moment de bascule intérieure.
Pourquoi ? Parce qu’elle se tient dans l’Ama-
zonie, la plus grande forêt vivante, le poumon
humide de l’humanité.
Le Coran évoque des régions où la vie se
renouvelle, où l’eau coule en abondance.
L’Amazonie  ressemble   à   ces   descriptions   de
« terres vivantes » (Arḍ Hayâ).
Belém nous rappelle que la planète n’est pas un
assemblage de frontières : elle est une création
unifiée, un organisme où chaque région respire
pour l’autre.
Dans un monde où les nations se disputent pour
des ressources limitées, voir des respon-sables
politiques, des savants, des peuples
autochtones, des religieux et des chercheurs se
réunir pour protéger ce qui reste, c’est
reconnaître la valeur d’une vérité coranique :

« Nous vous avons établis en communautés afin
que vous vous connaissiez. »

49 :13

Se connaître aujourd’hui, c’est se sauver en-
semble.

Les petits gestes du croyant dans la France
d’aujourd’hui
Le Coran demande :

« Mangez et buvez, mais ne commettez pas
d’excès. »

7 :31

Dans la société française moderne : l’électricité
allumée sans raison, les douches prolongées, le
gaspillage alimentaire (près de 10 millions de
tonnes par an), le chauffage poussé trop haut,
les trajets courts en voiture… sont devenus des
habitudes presque invisibles.
Le croyant peut transformer ces gestes en
adoration :

Économiser l’eau : le Prophète صلى الله عليه وسلم faisait ses
ablutions avec une quantité infime, parfois
moins d’un litre. Dans nos mosquées
françaises, installer des robinets tempo-
risés est déjà un acte de spiritualité.

 39IQRA N°86   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 



A 58 ans, Samia Gharbi est aujourd’hui l’une des infatigable militante de l’environnement,
de l’engagement environnemental en Tunisie, en Afrique et dans le monde musulman. À
travers son travail scientifique, son activisme déterminé et sa morale, elle représente la
fierté de la femme tunisienne et musulmane d’une manière générale. Originaire de
Bizerte, elle a façonné une trajectoire remarquable où la science, l’éducation et le
militantisme se rejoignent pour servir une cause, celle de la justice environnementale.

Spécialiste en écotoxicologie marine et en sciences de l’environnement, Samia Gharbi
étudie les interactions complexes entre facteurs biotiques et abiotiques au sein d’écosys-
tèmes sensibles. Son expertise s’étend également à la gestion de projets, un domaine dans
lequel elle s’est imposée comme référence, notamment dans la conception et la
coordination d’initiatives environnementales à fort impact.

Cheffe de service indépendante, polyglotte maîtrisant l’arabe, le français et l’anglais, elle
préside l’Association d’éducation à l’environnement pour les générations futures, une
organisation fondée en 2011. Elle œuvre inlassablement pour ancrer la culture écologique
au sein de la société tunisienne, en particulier auprès des jeunes.

En 2024, Samia Gharbi a été couronnée par le Prix Goldman pour l’environnement, la plus
haute distinction internationale attribuée aux défenseurs de la planète, souvent surnom-
mée le « Nobel vert ». Lauréate pour la région Afrique, elle devient ainsi la première
Tunisienne à recevoir cette distinction prestigieuse, déjà attribuée dans le monde arabe à
des militants d’Irak et d’Égypte.

Cette couronne conclue des années de lutte acharnée. Gharbi s’est notamment illustrée par
son rôle central dans la sensibilisation aux dangers des substances chimiques et aux  risques

Samia
Gharbi

 P  O  R  T  R  A  I  T 

MILITANTE FAROUCHE
POUR LA JUSTICE ENVIRONNEMENTALE

 40

Par Nassera Benamra



de toxicité, ainsi que dans la gestion de dossiers environnementaux complexes, tel que les
déchets.

En 2020, l’arrivée discrète de plus de 6 000 tonnes de déchets ménagers au port de Sousse
a créé un choc silencieux dans le pays. Les conteneurs (plus de 280 au total) avaient
traversé la méditerranée. Lorsque Samia Gharbi et son équipe découvrent l’ampleur du
scandale, elle n’hésite pas une seconde. Avec le Réseau Tunisie Verte, qu’elle a contribué à
fonder, elle se lance dans un combat pour mettre au jour l’illégalité de cette importation et
alerter sur les risques sanitaires et environnementaux qui l’accompagnent. Ce qui l’anime,
c’est sa conviction que la société civile, lorsqu’elle agit de concert avec des institutions
responsables, peut réellement peser dans la balance.

Sa détermination finit par créer une dynamique qu’on ne peut pas ignorer. Pendant deux
ans, Samia Gharbi sollicite des ONG, interpelle les autorités, multiplie les interventions dans
les médias et rassemble autour d’elle un réseau de citoyens engagés. Peu à peu, la pression
s’intensifie, jusqu’à faire basculer une affaire que beaucoup pensaient pouvoir étouffer. Les
conteneurs quittent le port, renvoi à l’expéditeur, le ministre de l’Environnement démis de
ses fonctions, et l’Union européenne se voit contrainte de durcir sa réglementation sur les
transferts de déchets. Ce moment marque la victoire d’une femme, d’un collectif et d’un
pays qui refusent de servir de décharge au reste du monde. Son action devient alors un
symbole puissant de résistance citoyenne et de transparence dans un domaine souvent
miné par les intérêts industriels et la corruption.

Invitée à la radio nationale tunisienne le 27 avril 2025, Samia a exprimé une profonde
gratitude envers ceux qui ont cru en elle et ont soutenu son combat tout en rappelant
l’importance d’une coopération étroite entre citoyens, ONG et structures publiques. Pour
elle, cette distinction est avant tout un message adressé au monde, un appel à réduire les
menaces pesant sur l’environnement et à promouvoir une gestion responsable des ressou-
rces naturelles.

Aux côtés du ministère tunisien de l’Éducation, son association développe des programmes
pionniers pour sensibiliser les jeunes générations aux dangers des produits chimiques, à la
nécessité d’une consommation responsable et à l’urgence de protéger les écosystèmes.

 41



Ph © DENİZ ÇAĞLUSU 



« Cette COP doit marquer le début
d’une décennie d’accélération et de résultats »

LE SECRÉTAIRE GÉNÉRAL DES NATIONS UNIES

A Belém au Brésil, où se tient la COP30 du 6 au
21 novembre, le monde tente une nouvelle
fois de répondre à l’urgence climatique. Et si,
avec un regard fraternel et pour éclairer cette
transition décisive, on relisait ce que disent
depuis des siècles les trois religions
monothéistes ? La Terre n’est pas un bien à
posséder, mais une responsabilité à préserver.

Aujourd’hui, face à l’ampleur de la crise
climatique, un mouvement se fait jour, révélant
un profond renouvellement de la théologie de
la nature, notamment dans les religions mono-
théistes. Martin Heidegger, philosophe alle-
mand du XXᵉ siècle, a longuement réfléchi à la
technique et à la modernité. Il avait ainsi averti
qu’à l’âge de la technoscience, seul un dieu
pourrait nous sauver. En prêtant voix, ici, à
différentes traditions, nous tenterons de mesu-
rer le degré de conscience écologique des
religions et d’explorer leur rôle possible dans
l’élaboration d’une nouvelle éthique de la Terre.
Le concept de Tikkun Olam, qui veut dire « ré-
parer le monde », n’est pas juste une idée
abstraite ou un truc « philanthropique » ancien. 

Regard
fraternel

80  |    L’ÉTHIQUE
ENVIRONNEMENTALE
DANS LES RELIGIONS
MONOTHÉISTES

 43IQRA N°86   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

Dans le judaïsme, ça parle de responsabilité, de
prendre soin des autres, mais aussi de la Terre.
Et aujourd’hui, quand on voit les catastrophes
climatiques qui menacent la planète, on peut
presque dire que Tikkun Olam prend un
nouveau sens. Chacun de nous, avec ses talents
et ce qu’il a de particulier, peut contribuer à
réparer le monde, à sa manière. Que ce soit en
réduisant sa consommation, en plantant des
arbres, en soutenant des initiatives durables, ou

Par Nassera Benamra

Ph © Truecreatives 



même juste en sensibilisant son entourage, on
agit pour que le monde reste vivable. Bref, ce
concept ancien peut nous donner une raison
morale de vraiment s’investir pour la planète.
Dans la Bible, l’homme et la femme reçoivent de
Dieu un mandat pour cultiver et garder la terre,
« dominer et soumettre » la création. Cela n’est
pas une permission de tout exploiter à
outrance, mais un appel à prendre soin de ce
monde, à veiller sur la nature avec
responsabilité. Aujourd’hui, face au réchauf-
fement, aux catastrophes et à l’épuise-ment des
ressources, ce texte résonne avec une urgence
nouvelle : chaque geste compte, du choix de nos
modes de consommation à la protection des
écosystèmes. La foi chrétienne invite ainsi à
être intendant et gardien de la création, à agir
concrètement pour limiter les dégâts et
préserver la planète pour les générations
futures, même si ces efforts semblent modestes
face à l’ampleur du défi.
Pour l’Islam, il semble qu’il y a une approche
écologique liée à la Sira Nabaouiya. Bien avant
que l’écologie ne devienne une préoccupation
mondiale, le Prophète Mohamed (paix et salut
sur lui) enseignait déjà que la nature et ses
ressources sont un dépôt sacré confié par Allah
à l’humanité. L’homme n’est pas le propriétaire
absolu de la Terre, mais un gardien temporaire,
responsable de préserver l’eau, les arbres, les
terres et toutes les créatures vivantes, c’est une
«Amana». Même le simple fait de planter un
arbre ou de semer une graine est considéré
comme un acte bénéfique qui profite à tous et
rapproche de Dieu. Ces enseignements nous
rappellent que la protection de l’environ-
nement n’est pas seulement une question
pratique ou scientifique, mais un devoir spiri-
tuel. 
Aujourd’hui, alors que notre planète fait face à
des crises climatiques sans précédent, cette
philosophie ancienne nous invite à agir
concrètement et pleinement, juste limiter le
gaspillage, cultiver la terre avec soin, et
respecter la vie sous toutes ses formes, en
assumant notre responsabilité envers la créa-
tion et assurer la générations futures.

 44
Ph © nundigital 



– Bon, Bah, tu vas finir par me dire pourquoi tu m’as ramené ici ?

– Bin écoute mon fils, savais-tu que contempler et méditer la création est un acte
d’adoration que beaucoup de gens aujourd’hui ont oublié ? S’asseoir sur un rocher
et contempler ce magnifique paysage, tu ne trouves pas ça formidable ?

– Euh, ouais, mais moi je préfère surfer sur Snapchat, c’est plus kiffant. 

– Tu sais mon fils, ces écrans, il faut savoir les utiliser à bon escient, et non de
manière compulsive, sinon cela devient addictif et abrutissant. Alors que méditer
la création, par exemple contempler avec admiration le ciel étoilé avec sa pleine
lune, comme ce soir et où on observe la parfaite disposition des planètes dans le
système solaire, tout cela te pousse à dire « Gloire à Allah, SoubhanAllah, le
Maître de l’univers ». Eh bien, cela contribue à enrichir d’abord ton savoir et tes
connaissances, développer ta sagesse et surtout augmente ta foi. 

– Quoi ? regarder la nature augmente ma foi ??? 

– Bien sûr, mon fils ! N’as-tu pas lu la parole d’Allah qui dit : « Allah élève parmi
vous les croyants et ceux à qui il a donné la science à des degrés élevés » et il dit
aussi : « Il y a certes, dans la création des cieux et de la terre, l’alternance entre la
nuit et le jour, un signe pour les gens doués d’intelligence ».

– Tu veux dire que s’asseoir et ne rien faire, ça me rapporte des hassanat ?! 

– Non, ce n’est pas ne rien faire, ça s’appelle la méditation ; Et je préfère parler
d’élévation spirituelle et de certitude qui augmente et notamment du fait que
derrière cette création, il y a un Créateur qui a créé et façonné tout ça. Selon le
compagnon Abou Ed darda (qu’Allah l’agrée), le Prophète Mohammed (Prière et
salut d’Allah sur lui) a dit : « Méditer une heure est meilleur que prier toute une
nuit » (Rapporté par El Baïhaqi, avec une chaîne authentique). De plus, cette
nature qu’Allah nous a confiée et qui nous a été léguée par nos prédécesseurs,
nous devons nous aussi la restituer à nos successeurs, nos héritiers, comme nous
l’avons reçu. C’est un devoir citoyen et un acte de foi que de contribuer à
préserver cet environnement.

– Tu vois cette rivière qui coule en amont de cette splendide vallée, et son eau
limpide dans laquelle vit toute une variété de poissons et autres créatures ?
Imagine-là souillée et noircie par la pollution engendrant la mort de toutes ces
créatures qu’elle accueillait ?

– Ah oui, ça serait horrible de voir ça, papa !

– Et bien saches que notre noble religion nous interdit d’en abuser même pour
accomplir nos ablutions. Le Prophète Mohammed (Prière et salut de Dieu sur lui)
est passé un jour près du compagnon Saad Ibn Abi Waqqâs qui était en train de
faire ses ablutions, il lui dit : « C’est quoi ce gaspillage, Ô Saad ! » Il répondit «
Peut-on faire du gaspillage en faisant nos ablutions ?! » Il dit : « Oui, bien sûr, et
même si tu te trouves sur le bord d’une rivière qui coule à flot » (Rapporté par Ibn
Maja et El Baïhaqi et authentifié par Cheikh Ahmed Chaker, qu’Allah les couvre
de sa miséricorde). Allez ! rentrons maintenant, il commence à faire froid.

– oui merci papa de m’avoir appris tout ça, j’ai vraiment kiffé ! On la refait la
semaine prochaine incha Allah ?

– avec plaisir weldi…

LA JEUNESSE FRANÇAISE
DE CONFESSION MUSULMANE Découvrons-là
9- UN TEMPS DE RÉFLEXION
SUR LA PRÉSERVATION DE L’ENVIRONNEMENT

 45

Par Cheikh Abdelali Mamoun



L'Expulsion du jardin d'Éden, Thomas Cole, 1828



 47IQRA N°86   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

rie de la nature, le christianisme aurait contri-
bué à la désenchanter, voire la désacraliser, la
rendant accessible à l’exploitation humaine.
Quoi qu’il en soit, les voix chrétiennes qui ont
soutenu l’écologie avant que le sujet ne prenne
une brûlante actualité dans les années 1970
sont peu nombreuses, quand elles n’ont pas été
marginalisées. C’est le cas de François d’Assise
(1181-1226), mystique catholique italien connu
pour son engagement envers les pauvres, son
culte de l’humilité, de la simplicité et surtout
son célèbre « Cantique des créatures ». Réputé
pour prêcher aux oiseaux, il loue Dieu en ces
termes : « Loué sois-tu, mon Seigneur, pour sœur
notre mère la Terre, qui nous porte et nous nourrit,
qui produit la diversité des fruits, avec les fleurs
diaprées et les herbes. » Dans ce texte qui fera
date, saint François souligne que l’humain ne
gère pas la création, mais il en fait partie
intégrante. 
On redécouvrira également la religieuse
Hildegarde de Bingen, qui vécut au XII  siècle
dans l’Allemagne actuelle : son concept de « vi-
riditas » souligne la « force de verdissement »
comme une force de vie divine, la « sève » de
l’Esprit de Dieu faisant croître toute la création.
Mais c’est seulement dans la deuxième moitié
du XX  siècle que ces figures d’exception seront
rejointes par des théologiens de plus en plus
nombreux et situés de plus en plus haut dans la
hiérarchie. La pensée écologique va bientôt
sortir de la marginalité.

e

e

En 1955, le jésuite et paléontologue Pierre
Teilhard  de  Chardin  publie  Le  Phénomène   hu-

Résonances 
abrahamiques
7 |  LES CHRÉTIENS ET L’ÉCOLO-
GIE : UNE CONVERSION TARDIVE

Par Raphaël Georgy

Longtemps les chrétiens qui ont appelé à
protéger la Création se réduisaient à quelques
voix criant souvent dans le désert. Depuis
cinquante ans, ils sont de plus en plus
nombreux à repenser cette question à
nouveaux frais, jusqu’au pape François dans
son encyclique majeure Laudato Si’ publiée en
2015.

Dès les premières pages de la Bible, le lecteur
est confronté à une énigme : le livre de la
Genèse ne propose pas un seul récit de la
création du monde, mais deux. Deux récits à la
fois différents et complémentaires. Dans le
premier, Dieu crée le monde en six jours avant
de se reposer le septième. Ce récit insiste sur
l’ordre et la majesté de la création, un monde
fait pour louer Dieu, qui ordonne aux humains :
« Soumettez la terre et dominez-la ». Le second
récit est à la fois plus poétique et détaillé. Il
décrit la relation entre l’homme, la femme, la
nature et Dieu, qui place l’homme dans le jardin
d’Éden « pour le cultiver et le garder » (‘abad et
shamar en hébreu). Hélas, selon l’historien
américain Lynn White, c’est longtemps le
premier récit qui prévalut en chrétienté. Son
article publié en 1967 est reçu par les exégètes
chrétiens comme une critique injuste contre le
christianisme. Il aura au moins le mérite
d’ouvrir un débat salutaire. Pour l’historien, le
christianisme est le système de pensée le plus
centré sur l’homme, reléguant la création à un
simple décor, une ressource à sa disposition. De
plus, en luttant contre le  paganisme  et  l’idolât-

Ph © Jantanee Rungpranomkorn



main, dans lequel il avance que la Création n’est
pas un événement statique du  passé,  mais  une
« cosmogenèse », c’est-à-dire un univers en
évolution constante, où Dieu est perpétuel-
lement à l’œuvre. En 1979, Albert Schweitzer,
pasteur protestant, médecin et prix Nobel de la
Paix, publie Le Respect de la vie. Il y développe
une éthique radicale avant même la crise
écologique. Pour lui, l’être humain est « vie qui
veut vivre, au milieu de vies qui veulent vivre ». 
« Sur l'essentiel de la responsabilité envers la
création qui nous est confiée, les branches
orthodoxe, protestante et catholique se rejoignent
largement, analyse le théologien écologique
Mar-tin Kopp, président de la commission
‘Écologie et justice climatique’ de la Fédération
protestante de France. Il y a cependant des accents
ou des chantiers particuliers. Le lien profond entre
pauvreté et écologie est un axe clé dans l'approche
catholique ; la pensée protestante a problématisé
plus avant l'intersection entre patriarcat et
écologie ou le racisme environnemental ;
l'approche orthodoxe fera plus de place à une
dimension liturgique et poétique. »
En 1997, c’est le patriarche Bartholomée Iᵉʳ, à
la tête des Églises chrétiennes de l’orthodoxie
orientale, qui prend la parole pour affirmer que
commettre un crime contre la nature est un
péché contre Dieu, ce qui nécessite repentance
et confession. Le pape François reprendra cette

réflexion à son compte dans son encyclique
majeure « Laudato Si’ » à laquelle il donne pour
sous-titre « Sur la sauvegarde de la maison
commune ». Publiée en 2015, elle s’ouvre par
les mots du Cantique des créatures de saint
François, dont le pape va jusqu’à adopter le
nom pour s’inscrire dans ses pas. Ce document
officiel donne une cohérence et une visibilité
inédite aux réflexions nouvelles dans le
christianisme. Dans ce  texte,  le  pape  s’adresse
« à chaque personne qui habite cette planète ». Sa
principale contribution est d’articuler l’écologie
dans ses multiples dimensions : environne-
mentale, économique, sociale, culturelle,
jusqu’au respect de la vie, dans une synthèse
qui recevra un accueil favorable au-delà des
cercles chrétiens. « Toutes les pensées écologi-
ques chrétiennes circulent, s'interpellent et
s'enrichissent, estime Martin Kopp. Nous n’avons
pas fini de développer les théologies vertes ! »

Le père Pierre Teilhard de Chardin, paléonthologue, théologien et philosophe

 48

Le pasteur Albert Schweitzer, médecin, théologien et philosophe



SABIL
AL-IMAN

LE CROYANT, LA TERRE
ET LE PACTE INVISIBLE 

éclats spirituel
de la semaine



 50

Dans le souffle du vent, un rappel…
Dans la brûlure des étés, un signal…
Et dans le silence des nuits pesantes,
Une voix murmure aux voyageurs :

« La Terre n’est pas un décor…
elle est un témoin constant. »

La Terre : un signe parmi les signes d’Allah
Le Coran ne parle pas de la Terre comme d’un
simple globe, mais comme d’un symbole vivant,
un texte parallèle au Texte révélé.
Allah dit :

« Sur terre il y a des signes pour ceux
qui sont doués de certitude. »

51 :20

Ainsi, marcher sur la Terre, c’est lire une
écriture subtile : les montagnes comme des
encriers, les rivières comme des lignes d’encre,
les arbres comme des lettres déployées, et les
saisons comme des chapitres successifs.
Ibn ‘Arabi affirmait que la Terre est une
immense mosquée, un lieu de prosternation
étendu jusqu’aux frontières de l’horizon.
Le Prophète صلى الله عليه وسلم dit d’ailleurs : « La Terre entière
m’a été rendue mosquée et pure. »
Cette parole résonne aujourd’hui avec une
force nouvelle : si la Terre est mosquée, pol-
luer, gaspiller, détruire équivaut à profaner un
lieu sacré.

LE DÉRÈGLEMENT CLIMATIQUE :

CAUSES VISIBLES ET CAUSES INVISIBLES
Les scientifiques parlent d’émissions, de deg-
rés, de courbes.
Le Coran parle de fasād, la corruption morale,
matérielle, sociale, spirituelle :

« La corruption est apparue sur terre et sur mer
à cause de ce que les mains des hommes

ont acquis »
30 :41

Les deux diagnostics se rejoignent.
Ils pointent vers le même cœur du problème :
un excès, une rupture du Mizān, l’équilibre
voulu par Dieu.
Les causes visibles : émissions de CO₂, méga-
feux, surconsommation, agriculture intensive,
pollution des océans.
Les causes invisibles : indifférence, oubli du
sens, désir illimité, rupture du lien avec la
gratitude, cœur qui ne voit plus la Terre comme
une Amana, une fiducie déposée chez l’homme.
Le croyant sait que le dérèglement climatique
est aussi un dérèglement du rapport intérieur
au monde.



Belém 2025 :

un tournant spirituel de l’humanité
Belém ne sera pas une simple conférence
internationale. C’est la première fois qu’une
COP se tient au cœur de l’Amazonie, là où : les
arbres respirent pour tous, les rivières dialo-
guent avec le ciel, les nuages naissent de la
forêt, et les peuples autochtones vivent encore
dans une éthique de sobriété.
Belém 2025 symbolise une idée nouvelle : une
écologie du destin commun, où chaque nation
reconnaît que son avenir dépend de l’autre.
La tradition musulmane parle de khilafa, la
responsabilité spirituelle de l’être humain.
Belém en est la traduction contemporaine : une
fiducie collective, non plus seulement religieu-
se, mais civilisationnelle.

La France face aux défis écologiques
La France n’est plus épargnée.
Chaque année apporte son lot de signaux :
pluies trop faibles dans le Var, vignobles per-
turbés, nappes phréatiques en déficit chro-
nique, canicules à répétition, hausse notable
des prix alimentaires, tensions autour de
l’usage de l’eau, multiplication des incendies
dans le Sud-Est.
L’enjeu écologique est devenu une question
quotidienne : éteindre une lumière, limiter le
gaspillage alimentaire, choisir les transports
doux, réduire la consommation d’eau des
ablutions, apprendre à nos enfants la valeur de
chaque goutte.
L’écologie n’est plus un débat idéologique : elle
est un art de vivre, un acte de foi, une éthique
de citoyen.

Le chemin du croyant :

sobriété, gratitude, responsabilité
Dans un monde où tout pousse au gaspillage, le
croyant doit retrouver la voie du Qasd, la
modération. Le Prophète صلى الله عليه وسلم a dit : « Mangez,
buvez, donnez et habillez-vous… mais sans excès
ni orgueil. » Cette simple parole résume une
politique environnementale mondiale.
Le croyant moderne ne peut  plus  se  contenter

de prières et d’invocations : il doit agir, recyc-
ler, réduire, protéger.
Il doit se demander : « Quels seront mes témoins
le Jour du Jugement ? La Terre parlera-t-elle contre
moi… ou pour moi ? »
Dans la théologie musulmane, les lieux, les
objets, les membres témoignent.
La Terre aussi témoignera.

Ô fidèle voyageur, marche léger…
Car la Terre compte chacun de tes pas.

Écoute son souffle avant qu’il ne soit trop tard,
Et fais de chaque jour un pacte renouvelé :

Protéger la création, c’est remercier le Créateur.

 51



Ô Allah,

Ô Toi qui vois les secrets au fond des cœurs,
Toi qui connais le poids de nos fatigues

et la vérité de nos intentions,
nous Te demandons de poser

sur notre terre malade
un souffle de guérison,

et sur nos vies dispersées
une lumière d’orientation.

Amîn



82   |    PLANTER
EST UN ACTE D’ADORATION
ET L’ENVIRONNEMENT,
UNE AMANA, UN DÉPÔT
CONFIÉ À L’HOMME

 53

D’après Anas (qu’Allah l’agrée), le Prophète صلى الله عليه وسلم
a dit : 

« Tout musulman qui plante un arbre ou sème
une graine, dont un oiseau, un être humain

ou un animal vient à manger, obtient pour cela
une Sadaqa (aumône). »

RAPPORTÉ PAR EL-BOUKHÂRÎ

Ce hadith porte des significations juridiques et
spirituelles profondes. Il unit l’adoration et
l’action, l’intention pure du croyant et les effets
bénéfiques de ses œuvres sur autrui et sur les
créatures. Il montre que la Sadaqa ne se limite
pas à l’argent : elle englobe toute utilité que
l’être humain offre aux créatures, qu’il s’agisse
d’hommes ou d’animaux. Le Prophète صلى الله عليه وسلم a
d’ailleurs confirmé cette idée dans d’autres
paroles, telles que : « Toute créature vivante est
source de récompense » et « Écarter un obstacle du
chemin est une Sadaqa », soulignant ainsi la
portée universelle de la bonne action et son
effet durable.
Le hadith élargit le cercle du bienfait pour y
inclure les oiseaux et les animaux, ce qui
montre que l’islam reconnaît les droits des
créatures, encourage à les préserver et interdit
de leur nuire. Les juristes se sont appuyés sur
de tels textes pour affirmer l’obligation de  trai-

Le Hadith
de la semaine

Par Cheikh Younes Larbi



Ces exemples illustrent que la manière dont
l’être humain se comporte avec l’animal révèle
sa disposition morale et religieuse, et qu’elle
influe sur la rétribution qui l’attend dans l’au-
delà.
Au plan de l’action environnementale, le hadith
montre que négliger la plantation ou s’abstenir
de fournir un bienfait public peut entraîner la
propagation du préjudice. La célèbre règle
juridique stipule que « prévenir le mal prime sur
la recherche du bien », ce qui fait de la protection
de l’environnement et de l’aménagement de la
terre un devoir religieux dès lors que leur
abandon conduit à des dommages collectifs.
Le hadith indique également que l’effet de
l’action se prolonge en prenant valeur de Sada-
qa : celle-ci n’est pas limitée à un seul moment,
mais se renouvelle chaque fois que l’on profite
de la plantation. Cela renforce le principe selon
lequel les œuvres durables, ou celles qui
procurent un bénéfice constant, font partie des
« el-baqiyat el-ṣaliḥat », les bonnes actions
pérennes. L’adoration ne se limite donc pas à
un temps précis : elle englobe toute utilité
durable pour autrui.
Du point de vue des finalités de la Shari’a, le
hadith établit un lien entre la préservation de
l’utilité publique et l’objectif de l’édification de
la terre. La finalité de la plantation ne se limite
pas à l’intérêt individuel : elle vise la réalisation
du bien commun et sa pérennité. Cela s’inscrit
parmi les finalités de la Shari’a, qui cherche à
préserver l’ordre public et la vie.
Ainsi, ce hadith devient un modèle juridique
complet pour l’étude de la Sadaqa et de ses
effets, ainsi qu’une référence pour comprendre
de quelle manière le champ de l’adoration
s’élargit pour englober les actions temporelles
liées à l’intérêt général. Il confirme la
responsabilité du musulman dans l’aména-
gement, la protection des créatures et la
durabilité du bénéfice, rendant l’action ver-
tueuse continue et renouvelable à travers le
temps. 

ter les animaux avec bienveillance, comme le
montre l’histoire de la femme qui enferma une
chatte et fut châtiée pour cela, ou celle de la
femme qui donna à boire à un chien et obtint
par cet acte la récompense divine et le pardon
de ses fautes. 

 54IQRA N°86   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

Ph © Jeremy Bishop 



qu’elle ait été rétablie. » Cela englobe tout acte
qui conduit à la dégradation de l’environ-
nement ou à la pollution des éléments essen-
tiels à la vie. Allah a également proscrit de
s’exposer soi-même ou d’exposer autrui à la
perdition en affirmant : « Ne vous jetez pas vous-
mêmes dans la destruction. » Or, l’enfouissement
de déchets toxiques ou nucléaires dans le sol ou
dans les mers, sans respecter des normes
scientifiques rigoureuses, constitue une forme
avérée de mise en danger de l’humanité, tant à
court terme qu’à long terme. Le Prophète صلى الله عليه وسلم
renforce cette idée par sa parole concise : « Nul
dommage ni rétorsion », un principe juridique qui
interdit tout acte causant un préjudice aux gens
ou menaçant la stabilité de leur existence.
À la lumière des finalités supérieures de la
Shari’a, apparaît clairement la sagesse de l’Islam
dans la préservation de la vie, de la
descendance, des biens et de l’environnement
qui soutient toute forme d’existence.  L’enfouis-

Le problème de la pollution causée par les
déchets industriels, les résidus d’usines et les
substances chimiques ou nucléaires compte
parmi les fléaux environnementaux les plus
dangereux que l’humanité connaisse à notre
époque. Sa complexité et son ampleur sont
telles qu’il menace l’eau, l’air, le sol, ainsi que
la santé des êtres humains et des animaux.
Bien que ces phénomènes n’aient pas existé
sous cette forme dans les époques anciennes,
la loi islamique, grâce à sa souplesse, à sa
pérennité et à sa remarquable capacité
d’intégrer les nouveautés, demeure en mesure
de répondre à chaque question contempo-
raine, sans hésitation ni complaisance.

  R É P O N S E

La loi divine a interdit de manière catégorique
la corruption sur terre. Allah Le Très-Haut dit :
« Ne  semez  pas  la  corruption  sur  la  terre  après

4 |   LA POLLUTION INDUSTRIELLE :
ENTRE LA GRAVITÉ DU FLÉAU ET LA SAGESSE DE LA SHARI’A

Par Cheikh Younes Larbi

LES AFFAIRES CONTEMPORAINES 
 À LA LUMIÈRE DU TEXTE ET DE LA SAGESSE

   Mizan El-Qadhaya 

 55



sement anarchique des substances chimiques
ou nucléaires entraîne la contamination des
nappes phréatiques, la dégradation des sols et
la destruction des richesses maritimes : autant
d’atteintes directes aux objectifs que la Shari’a
est venue protéger. Les juristes ont établi que
tout ce qui conduit à un préjudice avéré ou
fortement probable est illicite, que la préven-
tion des méfaits prime sur la recherche des
intérêts, et que l’intérêt général prévaut sur
l’intérêt particulier : autant de principes qui
s’appliquent clairement à ces enjeux environ-
nementaux contemporains.
Ainsi, l’élimination des déchets industriels,
chimiques ou nucléaires susceptible de porter
atteinte aux personnes ou à l’environnement
est prohibée religieusement, que cela émane
d’individus, d’institutions ou d’industries, car
cela relève de la corruption généralisée et de la
destruction du vivant et de ses ressources. Il
incombe également à l’État, dépositaire des
intérêts de la communauté, d’édicter des lois
dissuasives, de contrôler les industries et de les
obliger à traiter leurs déchets dans des instal-
lations sûres, afin d’empêcher la propagation de
la corruption sur terre.
Quant aux déchets dont il est impossible de se
débarrasser sans qu’il n’en résulte un certain
niveau de nuisance, comme les déchets nuc-
léaires, il convient de retenir le moindre mal sur
la base d’études scientifiques rigoureuses,
conformément au principe : « Lorsqu’il y a conflit
entre deux maux, on repousse le plus grave en
supportant le moindre ». Les entreprises produc-
trices sont, de surcroît, religieusement tenues
d’assumer les coûts du traitement, car « l’avan-
tage entraîne la charge » : quiconque bénéficie
d’une activité industrielle doit en assumer les
responsabilités.
Il apparaît ainsi que la Shari’a islamique, dans
son approche fondée sur les finalités et ses
principes solidement établis, incarne à la fois la
miséricorde et la justice : elle ne néglige aucun
droit et ne tolère aucune forme de corruption
sur terre. Grâce à son origine divine, à sa
souplesse et à la profondeur de ses principes
juridiques, elle demeure valable en tout temps
et en tout lieu.

 56



Notre
mosquée

Dans les précédentes rubriques de Notre
mosquée, consacrées aux textes gravés dans
les murs, nous vous avions invité à lever les
yeux vers la porte du jardin d’Éden, puis à
franchir la porte de la salle Émir Abdelkader
pour lire les versets inscrits sur les murs de
notre prestigieuse mosquée.

Aujourd’hui, je vous propose de sortir. Pas pour
vous chasser…loin de là ! L’hospitalité musul-
mane, tout comme la bonne éducation, nous
l’interdit. Non, je vous invite simplement à
apprécier le lieu dès l’instant où l’on arrive
devant la porte principale, appelée la Porte de
la Paix (Bâb as-Salâm).
Avant de la franchir, reculez légèrement… puis
levez les yeux. Au-dessus de la grande porte en
bois sculpté, vous verrez le parapet de la
terrasse, n’est-ce pas ? Et juste au-dessus, trois
versets coraniques, un central et deux latéraux.
Les deux latéraux sont écrits ci-dessus.
Il y a près de cent ans, les maîtres d’ouvrage, les
concepteurs ainsi que les artisans ont pensé à
laisser un héritage écrit, destiné à traverser les
générations. Un héritage porteur de sens.
Sans entrer dans le tafsir (l’explication détaillée)
de ces deux versets, on sait que ceux qu’ils ont
choisis pour illustrer l’entrée de la Grande
Mosquée nous invitent à la prière. Une prière
qui n’est pas seulement le deuxième pilier de
l’Islam, mais aussi une véritable thérapie pour
l’âme et le corps.
Rendez-vous dans notre prochaine édition pour
découvrir un nouveau texte et continuer cette
visite guidée, à travers l’écrit gravé sur les murs.

ا ودً عُ قُ ا وَ امً يَ كُرُوا اللَّهَ قِ اذْ ةَ فَ لَا تُمُ الصَّ يْ ضَ ا قَ إِذَ
فَ

ةَ لَا وا الصَّ يمُ أَقِ أْنَنتُمْ فَ مَ ا اطْ إِذَ
لَىٰ جُنُوبِكُمْ فَ  عَ وَ

وتًا قُ وْ ابًا مَّ تَ نِينَ كِ مِ ؤْ لَى الْمُ ةَ كَانَتْ عَ لَا  إِنَّ الصَّ
سورة النساء، الآية 103

Lorsque vous avez accompli la prière, invoquez
Dieu debout, assis ou couchés sur vos côtés. Puis,

lorsque vous êtes en sécurité (ou tranquilles), 
accomplissez la prière (dans sa forme complète). 

En vérité, la prière demeure pour les croyants une
prescription à des temps déterminés.

Les femmes, verset 103

59  |    LEVEZ LES YEUX
ET DÉCOUVREZ LES MOTS
GRAVÉS DANS LA MÉMOIRE
DE NOTRE MOSQUÉE PARTIE 4

 57IQRA N°86   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

Par Nassera Benamra

 إِنَّ
ةَ لَا مِ الصَّ أَقِ ابِ وَ تَ نَ الْكِ كَ مِ يَ إِلَيْ ا أُوحِ اتْلُ مَ

اءِ حْشَ نِ الْفَ ىٰ عَ هَ ةَ تَنْ لَا الصَّ

رُ كْبَ
كْرُ اللَّهِ أَ لَذِ نكَرِ وَ الْمُ وَ

ونَ  نَعُ ا تَصْ لَمُ مَ وَاللَّهُ يَعْ

العنكبوت، الآية 45

Récite ce qui t'est révélé du Livre et accomplis la
Salât. En vérité la Salât préserve de la turpitude et
du blâmable. Le rappel d'Allah est certes ce qu'il y

a de plus grand. Et Allah sait ce que vous faites.
Al-Ankabut, verset 45



À LA DÉCOUVERTE
DES MOSQUÉES

DU MONDE

LUMIÈRE ET LIEUX SAINTS DE L'ISLAM

80.

La mosquée centrale de Cambridge 



l’extrémité de Mill Road, à Cambridge, une mosquée se dresse comme une
clairière de lumière dans la ville. La « Cambridge Central Mosque », première
mosquée  construite  spécialement  pour  la  cité  universitaire,   accueille   jusqu’à

LA FORÊT DE LUMIÈRE : 
QUAND CAMBRIDGE ÉRIGE UNE MOSQUÉE POUR LA TERRE ET LE CIEL

À

 59

mille fidèles dans un bâtiment que ses concepteurs décrivent comme la première « éco-
mosquée » d’Europe, avec une empreinte carbone presque nulle. 

Par Noa Ory

Une voûte d’arbres en bois sacralisé
Au cœur de l’édifice, l’œil est saisi par une forêt
intérieure : des colonnes en bois, les « trees »,
se déploient en éventail et s’entrelacent pour
former une voûte en treillis octogonal évo-
quant les fan-vaults gothiques de King’s Col-
lege Chapel, transposés dans une grammaire
islamique. 

Ces colonnes sont en épicéa durable, cintré et
lamellé-collé, soigneusement courbé puis as-
semblé pour constituer la charpente. 
Au sommet de chaque « arbre », des lanternons
vitrés percent le toit : des puits de lumière qui
baignent la salle de prière d’un jour naturel
variable, adouci, de sorte que, et le plus
souvent, aucun éclairage  artificiel  n’est  néces-



 56

saire en journée. 
Le geste est double : structurel et spirituel.
Cette forêt de bois clair figure le jardin de
Paradis (Jannat el-Firdaws) dans l’espace bâti,
et rappelle en même temps la vocation
écologique du lieu : honorer les formes natu-
relles par une charpente en bois durable plutôt
qu’un squelette de béton anonyme. 

Une façade entre Cambridge et l’Orient
À l’extérieur, la mosquée tresse le local et le
lointain. Les murs sont revêtus d’un parement
de briques de teinte « Gault », écho direct à la
brique claire de Cambridge, mis en œuvre ici
sous forme de briques-plaquettes Corium. 

 60



Ce jardin articule une palette végétale britan-
nique (if, rosiers, vivaces adaptées au climat)
avec les principes formels de l’héritage isla-
mique : l’eau, l’ombre, la géométrie. Il fonc-
tionne comme un sas : on quitte le tumulte de la
rue pour entrer dans un espace de lenteur, puis
sous le grand portique, puis dans l’atrium, et
enfin dans la forêt de colonnes. 

L’écologie comme discipline spirituelle
Sur le plan technique, la mosquée a été pensée
comme un organisme économe plus que com-
me un simple objet efficient. Les ouvertures
zénithales assurent un éclairage naturel
abondant, complété par des ampoules LED bas-
se consommation pour les heures sombres. 
Le bâtiment est très bien isolé et ventilé
naturellement ; la grande salle de prière béné-
ficie d’une stratégie de ventilation mixte qui
exploite le volume de la voûte en bois et les
hauteurs libres, minimisant ainsi le recours à la
climatisation mécanique. 
Le chauffage et le rafraîchissement sont assu-
rés par un système de plancher
chauffant/rafraîchissant, alimenté par des
pompes à chaleur à air, installées en toiture et
reliées à des ballons tampons en sous-sol. Ces
pompes à chaleur, très performantes, délivrent
large-ment plus d’énergie thermique qu’elles
n’en consomment    en    électricité,    et    
permettent

Dans ce canevas, les architectes ont incrusté
des motifs géométriques et des inscriptions en
coufique stylisé, où se lit notamment l’affir-
mation de l’unicité divine « Un seul Dieu ». 
La façade, trois niveaux de haut, reste modeste
dans le Skyline du quartier, mais une corniche
crénelée suggère symboliquement la rencontre
du ciel et de la terre. 

Le jardin comme seuil de Paradis
Avant d’atteindre la salle de prière, le visiteur
traverse un jardin islamique conçu par Emma
Clark et Urquhart & Hunt : un rectangle clos de
haies, centré sur une fontaine octogonale,
organisé selon un plan de Chahâr-Bâgh, le
jardin en quatre quartiers qui renvoie aux
quatre jardins du Paradis mentionnés dans le
Coran. 

 61



Une mosquée qui marche et qui pédale
Enfin, la mosquée inscrit sa démarche
écologique dans les pratiques de déplacement :
parking à vélos généreux, accessibilité piéton-
ne privilégiée, et parking souterrain pour les
voitures afin de libérer la surface au profit du
jardin et des espaces de rencontre. 
Ainsi, du détail de la brique jusqu’aux pompes à
chaleur enterrées, tout concourt à faire de ce
lieu un prototype de mosquée verte : un édifice
où la prière se dit sous une voûte de bois, mais
aussi dans la grammaire discrète des kilowat-
theures économisés, des litres d’eau réemp-
loyés et des plantes qui prospèrent à la lisière
de la salle de prière.

d’atteindre le confort sans gaz ni chaudière
fossile. 
Sur le toit, une installation photovoltaïque
fournit une part de l’électricité du bâtiment,
contribuant aux exigences locales en matière
d’énergie renouvelable.

L’eau, ressource précieuse
Consciente que l’ablution est centrale dans la
vie d’une mosquée mais lourde en consom-
mation, la communauté a fait le choix d’un
système de récupération des eaux de pluie et
des eaux grises qui sert à alimenter les chasses
d’eau et à irriguer les jardins. L’eau qui s’écoule
de la toiture revient ainsi nourrir les bassins et
la végétation, fermant la boucle dans un petit
cycle domestique.
Pour l’eau potable et les usages d’ablution, le
traitement est conçu de façon à  limiter  la  tem-
pérature nécessaire tout en maîtrisant les
risques sanitaires, ce qui réduit encore la
dépense énergétique du système. 

 62









Ph © bdsklo 



ge », ce qui trahit plus l’impatience de classer
que la précision du regard : la plante, voisine
mais non jumelle, possède sa propre intensité,
une fougue aromatique qui la distingue dès
qu’on l’approche. Pierre Pomet, dans son His-
toire générale des drogues (1694), en donne l’une
des descriptions les plus sensibles : la partie
ronde de la racine, celle qu’il nomme zerum-
beth, se présente grise au dehors, blanche au
dedans, difficile à rompre, lourde, d’un arôme
chaud, presque incisif. C’est la forme ramassée
de la vigueur. La zédoaire, racine sœur allongée,
sert quant à elle de prolongement, d’appui,
comme si la plante avait partagé en deux
organes distincts ses deux façons d’habiter le
sol : la pénétration et la résistance.
Mais ce mot n’appartient pas d’abord aux
herbiers. On le lit chez El-Razi, le grand nom de
la médecine arabe, qui affirme que le zurunbād
guérit la piqûre des reptiles et la morsure des
insectes. Avicenne, que cite avec émotion Phi-
lippus Florentinus en 1572, lui attribue d’autres
vertus : il nettoie la respiration, échauffe le
corps sans le brûler, lisse les humeurs gros-
sières, dissipe la lourdeur que la mauvaise nour-  

Sous le nom de zérumbet, la langue française
garde le souvenir effacé d’une odeur de terre
chaude et d’un savoir médical venu d’Orient.
Le mot, étrange et gracieux, a traversé des
voix et des ports avant d’être recueilli par les
lexiques savants : il fut zorembec chez Mathu-
rin du Redouer en 1515, zurumbet dans le latin
botanique de 1538, zérumbet et zerumbet
chez les apothicaires du XVIIᵉ siècle. Son
histoire n’est jamais sûre d’elle-même : elle
hésite entre les graphies, recule dans les
consonnes, et trouve pourtant sa ligne de
force dans l’arabe نْبَاد رُ lui-même ,(zurunbād) زَ
héritier d’un persan qui prospérait sur les
routes des Grandes Indes. Il n’est pas rare que
les mots de la médecine portent les traces du
commerce qui les a fait naître ; celui-ci a le
goût de la cargaison maritime, de la cale
humide et de la poudre d’épices adossée aux
ballots de muscade.

Ce que les botanistes d’Europe rencontrent
sous ce nom est un rhizome, une racine charnue
de la famille du gingembre. Les traités de
drogues l’appellent parfois «  gingembre  sauva-

71  |    ZÉRUMBET   
نْبَاد   رُ زَ

Les Mots
voyageurs

 67IQRA N°86   L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

D’après le Dictionnaire des mots français
d’origine arabe de Salah Guermiche

Par Noa Ory

Ph © time2dive



riture imprime aux sens. À l’entendre, le zérum-
bet donne au cœur une ardeur qui n’est pas que
végétale : il soigne aussi la volonté. Ainsi, ce
remède offre au patient plus qu’une guérison :
une manière de reprendre l’initiative sur le
monde.
Le zérumbet est un végétal qui agit par noblesse
chaude, par montée légère. Il chasse l’haleine
du vin, dissipe l’odeur de l’oignon, adoucit la
violence du corps après le repas : voilà une
médecine morale, un rétablissement poétique
de la personne. Ces propriétés, les Européens
ne les ont connues que par la médiation des
traductions, des pharmacopées arabe et
persane ; et c’est ainsi que l’on voit se glisser
dans la langue française un mot dont le parfum
précède toujours l’explication. Il vient de terres
où la science n’était jamais coupée du climat, ni
la cure du goût : une intelligence du corps qui
passe par l’épice autant que par le syllogisme.
On pourrait croire que zérumbet est un
exotisme vieilli. C’est une erreur : certains
mots, à force de s’éloigner du quotidien,
deviennent l’indice même de ce que la langue a
su accueillir du monde. Le zérumbet rappelle
que la pharmacologie européenne a longtemps
respiré à travers les dictionnaires d’Orient, et
que le savoir, pour devenir universel, doit
d’abord se charger d’une étrangeté. Dans ce
mot, tout est voyage : le trajet des caravelles, la
mémoire des monastères traducteurs, les
rayonnages des apothicaires, et au bout, une
racine aromatique, dense, petite galaxie souter-
raine d’où remonte une chaleur que l’on croit
avoir déjà goûtée quelque part.
Qu’un terme aussi discret ait survécu, c’est qu’il
porte en lui un charme que la nomenclature
scientifique n’a pu défaire. Zérumbet : à peine
prononcé, le mot cingle d’un z léger, pulse dans
la gorge, puis s’adoucit dans une finale presque
gourmande. Il a la forme exacte de ce qu’il
désigne : un nœud aromatique, une braise te-
nue sous le sol, prête à ranimer le souffle. Une
racine carnée, mais qui ne se laisse approcher
qu’en poète.

 68

Ph © time2dive





Ph © Guillaume Sauloup



  71

Cet ouvrage aborde une thématique centrale de l'islam peu traitée par les penseurs musulmans au fil
des siècles. Très tôt, certains auteurs lui accordent néanmoins un intérêt particulier en lui consacrant
des écrits. L'islam propose dans le domaine de l'écologie une vision et des fondements qui, face à la
crise environnementale, inhérente à la modernité, permettent d'envisager des perspectives nouvelles
dans ce domaine et des solutions durables à visage humain. Ce livre permet de comprendre que l'islam
est par essence écologique et que la spiritualité se situe au cœur de cette discipline. L’écologie
représente à la fois une manière d’être, un mode de vie, une attitude intérieure, auxquels nous convient
le Coran et le modèle vivant incarné par le Prophète de l'islam. Ce livre est à lire et à relire. Dans un
exposé clair, il permet de découvrir un des aspects peu connus de l’islam qui contribuent à faire sa
richesse et lui confèrent sa profondeur.

Plumes en éveil :
un livre coup de cœur

L’ENVIRONNEMENT ET L’ISLAM

JAMEL KHERMIMOUN

RÉSUMÉ 



Le dessin
de la semaine

PAR JUSTIN MARRON

  72



La citation
de la semaine

   73

Un sage a dit :
La terre soupire de nos injustices,

mais elle sourit à chaque geste de paix.
Celui qui guérit un sol meurtri

guérit en vérité un peu de lui-même.



IQRA N°86  L’HEBDOMADAIRE DE LA GRANDE MOSQUÉE DE PARIS          | 

Événements
à venir

   7 74

"Et tout devient couleur" : les natures
mortes de Baya Mahieddine

Dans l’atmosphère recueillie de la Grande
Mosquée de Paris, les œuvres de Baya
Mahieddine (1931–1998), figure majeure de
l’art moderne algérien, s’installent avec la
sérénité d’une évidence. L’exposition « Et tout
devient couleur », organisée sous l’égide du
recteur Chems-eddine Hafiz, met en lumière
une facette peu explorée de son œuvre : ses
natures mortes, où couleurs et symboles tissent
un véritable langage.
Cet hommage s’inscrit dans une continuité
historique et symbolique. En 1947, lors de la
première exposition de Baya à la galerie Maeght
à Paris, Kaddour Ben Ghabrit, fondateur de la
Grande Mosquée, honorait l’événement de sa
présence. Près de quatre-vingts ans plus tard, le
recteur Chems-eddine Hafiz prolonge cet
héritage en affirmant la vocation de la Mosquée
comme lieu de culte ouvert à la culture, à la
transmission et au dialogue entre les civilisa-
tions.

EXPOSITION

du13 déc. 2025 au 12 janv. 2026 (9h-18h)

Grande Mosquée de Paris
PLACE DU PUITS DE L’ERMITE, 75005 PARIS

entrée comprise
dans le parcours de visite

du13 déc. 2025 au 12 janv. 2026 (9h-18h)
sauf les vendredis







Publié le 19 novembre 2025

Grande Mosquée de Paris
Tous droits réservés



Baya, sans titre 1997 | Gouache sur Papier | 99x147cm | © Estate Ayants droit Baya Mahieddine


